# إلهام مانع من أجل هوية



#### جميع الحقوق محفوظة لـ "النداء" - ٢٠٢٥

اسم الكتاب: "إلهام مانع.. من أجل هوية إنسانية"

اسم الكاتب: إلهام مانع

توثيق كتاباتها وإسهاماتها خلال فترة إصدار الصحيفة الورقية (٢٠٠٤ - ٢٠١١)

الناشر: صحيفة "النداء"

إعداد وإخراج: طارق السامعي

معلومات الاتصال:

موقعنا على الإنترنت: www.alndaa.net البريد الإلكتروني: info@alndaa.net

شارك في الإعداد: آمال طارق

النشر الإلكتروني: رياض الأحمدي

> تدقيق لغوي: فائز عبده

الطبعة الأولى (نوفمبر ٢٠٢٥) رقم الإيداع في دار الكتب اليمنية (

> إلهام مانع من أجل هوية الساهي؟

۲



### مقاومة النسيان ونشدان الإنسان

تكتب حتى لا ننسى.. هاجس يحضر عبر ثنايا مقالاتها التي بقدر ما تطرحه من قضايا كبرى بالغة التعقد، فإنها تفصّل وتسجّل المنفلت في غمرة الأحداث العالميّة والأخبار المحليّة. مشاهد تنقلها إلهام المانع بقلم نقدي يفضح الخطابات الزائفة السياسية والدينية التي تعمل على تعزيز فعل النسيان والتضليل والإيهام،

> إلهام مانع من أجل هوية إلسالها

وترسيخ أساطير قديمة بأشكال ومفردات جديدة..

فعل التذكير الذى تمارسه أستاذة العلوم السياسية يدخل في صلب سياسة الذاكرة المضادة، وذلك بسعيها إلى صياغة المعنى الجوهري الذي يكاد يضيع منا تحت سطوة الخطابات الموهمة بامتلاكها الحقيقة. فعبر تلك الأحداث والقصص التي ترويها تشكل المانع ملامح هويّة الإنسان الجامعة لكلّ الأطياف والفئات البشريّة، تلك الملامح التي تطمسها المعايير الاجتماعيّة والقواعد الأخلاقيّة والصور النمطيّة، تثبيتًا لتراتبيّة اجتماعيّة تحكمها علاقات السلطة. فلا يخفى على قارئ حوارات الكاتبة ومقالاتها حضور تيمة القمع التي تقوم عليها العلاقات بين الأفراد، فإما هم/ هن الخاضعون/ ات أو هم/ هن المقاومون/ ات وما يجمع بينهما هو القامع. ومن دوائر هذا القمع الذي أحكمت المجتمعات الأبويّة العربيّة دخلنته في شتّى المؤسّسات ما تتعرّض له النساء داخل الأسرة وفى الفضاء العمومي من تجريدهن من مواطنتهن واستلاب لإنسانيتهن. جرائم القمع الناعم باسم القانون والعرف والدين أخطر من الجرائم الجنائية لو كنا نعقل لأنها تقتل إحساس الألم قبل الذبح أو تخدره، فتقتل الإنساني فيه وتمسخ القاتل والقتيل إلى كائنات شوهاء تذكرنا بغريغوري، بطل كافكا، وقد تحول ذات صباح إلى حشرة ضخمة. هكذا كان المشهد الذي احتلت مركزه امرأة ذبابة «متشحة بالسواد يهشها رجلها كما تهش الدابة الذباب»، فالفرق بين حيوانية الضحية وجلادها أنّ توحش الدابة رهين استمرار ضعف الذبابة، أما الذبابة فإمكانات قوتها كامنة داخلها على غرار تلك المرأة التي حدقت في كيان الكاتبة، وردّت التحيّة وابتسمت رغم سلطة الدابة وعنفها، لذلك تختم المانع مشهدها بتعديل الصورة بعبارة: «لكنها ليست ذبابة».

غير أن الأمل المشع عبر السلام والابتسامة لم يكن كافيًا أو مكتَّفًا ليزيح نبرة الشجا التي تغلب على مقالات ابنة اليمن السعيد، فما أعسر الكتابة عن ضحايا العنف المسلط على النساء، ونحن نساء! كيف يمكن أن نكتب ونحن هادئات عن فاطمة التي سُجنت بتهمة الدعارة وهي في سنّ العاشرة، وعن اغتصاب ثلاثيني لزوجته نجود ابنة الثامنة، وعن قضية فتاة القطيف وجرائم قتل النساء و «الجثث الطافية»، دون أن يخامرنا شعور بالتواطؤ مع المجرم؟ هل سنكون بذاك الهدوء والاتزان لو كنا مكانهن ؟ كيف يمكن أن نصم آذاننا عن صرخاتهن المدوية في أعماقنا ونحن نكتب بوقار الوعاظ ورصانة الحكماء؟ كيف يمكن أن نصوغ خطابًا نقديًا عميقًا عن الأوجاع والآلام دون أن يكون الكلام حمّال كلوم الضحايا؟ لا سبيل إلى ذلك إلا بتولى وظيفة الفضح لازدواجيّة القيم التي تحكم التمثلات الجندرية في المجتمعات العربية، وما الفضح إلا تذكير بتطبيع المجتمع الذكوري مع ما لا يقبله الإنسان على نفسه، تطبيع مع العنف المتأصّل في سياسات الجسد المبنيّة على ثنائيّة (مذكّر/ مؤنث). فتسجن الفتاة القاصر حفظًا لحياتها من أب يهددها بالقتل على خلفيّة الشرف، وهو نفسه الذي أجبرها، وهي القاصر، على الزواج من رجل لا تحبّه، لتغتصب بمقابل



«ابتلعه بطنه». ذاك الجسد الواقع تحت الوصاية لا حق له في الحركة إلا بإذن، لا حق له في الظهور إلا بإذن، لا حق له في التعبير إطلاقًا.. وما بين المودة والرحمة اللتين دعت إليهما الشريعة شرطين للزواج، وصورة الزوجة وهي تغتصب كل ليلة تحت عنوان طاعة الزوج بون شاسِع.. تلك سياسة الجسد في مجتمعاتنا الإسلاميّة التي تجعل جسد الأنثى ملكًا للذكر وكأنه يستردّ ما كان فرعًا منه وفق أسطورة الخلق المهيمنة على التمثلات الجندرية، ولكن هذه السياسة لا تؤدي إلا لخسران في اقتصاد المتعة فـ «كم منكم تمنى لو أن زوجته تعطيه أكثر من التلقى».. هكذا تبدو الجنسانيّة في النظام الجندري الثنائي قائمة على الاحتفاء بأسطورة الفحولة وشروط تحققها وإن كان «كلاهما تعيسًا». ولكن هذا النظام يغفل عن هامش جنساني يربك تلك الفحولة المزعومة، ويسخر منها، هو هامش المثليّة الذي تلجأ إليه الفروع المسحوقة تحت وطأة الأصل ابتغاء حقّها في المتعة، فـ«سهل أن تكوني مثليّة» مادمت «فاضلة في السرير»، والغريب أنّ ما يحميكِ هو المنظومة الأخلاقيّة التي تحرس الحدود المجاليّة الفاصلة بين الجنسين، وتمنع الرجال عن اقتحام مجالس النساء الخاصّة. ولا شكّ أنّ هذا الواقع المسكوت عنه في المجتمعات الأكثر محافظة، كفيل بتأكيد ازدواجيّة القيم والمعايير التي يحتكم إليها النظام الذكوري منذ زمن الجاحظ وابن النديم والصيمري والتيفاشي. تلك الازدواجيّة تدعو إلى السخرية من غفلة الرقابة، أو من ضيق أفِقها، وهي تخضع لحكم تجاهل رغبات الخدور المحرمة مادامت سريّة، فـ «مَنْ أَصَابَ مِنْ هَذِهِ الْقَاذُورَاتِ شَيْئًا فَلْيَسْتَترْ بِسِتْرِ اللهِ، فَإِنَّهُ مَنْ يُبْد لُّنَا صَفْحَتَهُ نُقمْ عَلَيْه كتَابَ الله». وخلاصة وقوع الجسدِ الأَنثوي في فخ هذه الازدواجيّة، أنّه لا يعدو أن يكون في أنظار الجميع (رجالًا ونساءً) آلة مُلعونة

وشرًا لا بدّ منه، ممّا استوجب حجبه وضبطه ليكون في خدمة مؤسسة الزواج.

هكذا اختارت المانع أن تفضح ما كان مستورًا، وتذكّر بما يبدو منسيًا، وتسلّط الضوء على شروخ منظومة الثوابت التي اعتقدوا أنها أبديّة، وليس الفضح عندها فعلًا أخلاقيًا انفعاليًا، بل هو ممارسة فكريّة هادئة تسعى من خلالها إلى إحداث الصدمات المنبّهة، وتمهيد السبيل لطرح البدائل. وأوّل تلك البدائل أن نعيد النظر في محدّدات هويّاتنا لنستعيد القدرة على الانتساب إلى تلك الهويّة الجامعة: الإنسان/ المواطن فقط، دون تحميله أعباء ثقافية اجتماعيّة وأخلاقيّة يضبطها دينه أو لونه أو جنسه. ولا يتسنّى ذلك إلا بتعامل النخبة الحاكمة مع الإنسان في أوطانها على أنّه مواطن «يقف مع غيره من المواطنين متساويًا أمام القانون، بغض النظر عن هويّته دينيّة كانت أو مذهبية أو عرقيّة أو لونيّة أو نوعيّة (جندريّة)»، على حدّ تعبير المانع.

ولا يخلي ذلك الفرد من مسؤوليته في بناء المسار نحو إنسانيّته، فتؤكّد المانع على أنّ ذلك يقتضي تغيير بوّابة علاقتنا بالمقدّس عامّة، أو بالعمل على إحياء الأفق الروحي فينا، وذلك بإيمان لا تقيّده حدود الشرائع الدينية، لأنّه بذلك فقط نسترجع تلك الكرامة الموطوءة، ونخلّص أجسادنا من سطوة ما يجوز ولا يجوز، ونستعيد الحقّ في التفكير وتقرير المصير. ذاك واجبنا نحو إنسانيّتنا المهدورة الذي يذكّرنا بدعوة فتحي المسكيني إلى: «أن نجرؤ على تنصيب الإنسان في مكانه من علاقتنا بأنفسنا العميقة». فالطريق إلى الإنسان فينا هو

الهام مانع من أجل هوية الساهية طريق الإيمان الذي تكون الأديان جميعها مطاياه، وهو ذاته الطريق إلى الله. وقد اختارت إلهام المانع أن يكون الإسلام طريقها دون أن تزجّ بنفسها في قيد الهويّة الإسلاميّة وما تقتضيه من تكاليف تحنّطه، بل تجرده من طابعه الشمولي، وتمنعه من أن يكون إسلامًا إنسانيًا.

قد تختلف معها في تطرّفها الإنساني، وتصف تصوراتها البديلة بالطوباوية أمام واقع متأزم وخانق جدًا إلى حدّ يكاد يكون سرياليًا، لكن يكفيها اتخاذ القرار بعدم الصمت، بل أن تكون صوت «كل من لا صوت له». ولا يمكن لقارئ هذه المقالات إنكار أنها تخوض عبر الكتابة مغامرة إعادة ترتيب العالم الذي تدّعي جلّ المؤسّسات حفظ نظامه، وتتجاهل ما تحدثه في الإنسانيّة من فوضى وخراب. وتسلك الكاتبة في تلك المغامرة مقاربة روحانية تتخطّى عبرها الحواجز العرفيّة والدينية وحتّى القانونيّة التي سرقت شعلة السعادة من الإنسان، أو إنّها بإيجاز تسعى إلى العبور نحو أعماق الذات الإنسانيّة. تلك المقاربة التي تمنح من يدرك فلسفتها شعورًا بالسلم الداخلي، هي الحلّ الفريد، فقد تكون الطريق الذي يمكّن الجميع من اللقاء في ذلك الأفق الإنسانيّ الذي لا يعترف بحدود جغرافيّة أو لغويّة أو اجتماعيّة أو دينيّة أو نوعيّة.

فكم علينا أن ننتظر حتى نبلغ ذلك الأفق؟

إلهام مان<mark>ع</mark> من أجل هوية السالايك

<sup>\*</sup> أستاذة جامعية تونسية، باحثة في الشأن النسوي والدراسات الجندرية، من أعمالها كتاب «إشكاليات الخطاب النسوي العربي في النصف الثاني من القرن العشرين»، ودراسات منشورة في مجلات محكمة وكتب جماعية.



• إلهام مانع

### إلهام مانع: فوز بن شملان كان سينتج نسخة من "الحالة الجزائرية"

#### ■ "النداء" - علي سالم المعبقي:

قالت جامعية سويسرية من أصل يمني، إن فوز مرشح المعارضة فيصل بن شملان، لو كان حصل، لأدى إلى نفس التدخل الذي جوبهت به الجبهة الإسلامية الجزائرية.

وقالت إلهام مانع، أستاذة السياسة في جامعة زيورخ السويسرية: "لو فاز بن شملان لحدث نفس التدخل الذي حدث في الجزائر عندما فازت الجبهة الإسلامية بالانتخابات، رغم اختلاف الظرف والجوهر في الحالتين". لكن مانع اعتبرت انتخابات ٢٠ سبتمبر



الهام مانع من أجل هوية الساسية

الماضي خطوة إيجابية وحراكًا حقيقيًا.

وقالت إنه حتى ولو كان الرئيس علي عبدالله صالح قرر أن يتخلى عن السلطة في حال فوز مرشح المعارضة، ليصبح بذلك نبيًا، فإن أقوياء في مواقع متنفذة لن يدعوه يتخلى، لأن مصالحهم مرتبطة بوجوده أساسًا.

وانتقدت مانع، في حوار تنشره "النداء" في عددها القادم، موقف جميع الأحزاب السياسية من ترشيح المرأة، مشيرة إلى أن نتائج انتخابات ٢٠ سبتمبر المحلية والرئاسية كانت سيئة على المرأة "أصبحت المرأة ككرة في ملعب يلعبون بها جميعًا، والكل يزايد عليها".

وتساءلت عمّا إذا كان حزب الإصلاح سيقبل وصول حزب علماني أو اشتراكي إلى السلطة، مؤكدة أن تحالف اللقاء المشترك كان خطوة هامة جعلت المعارضة ذات وزن ويحسب حسابها قياسًا بما هي عليه المعارضة في الدول العربية الأخرى. كما كان "دخول الإصلاح في المشترك هامًا بالنسبة لتطور الأحزاب الدينية التي تتخذ الإسلام السياسي جوهرًا".

وأضافت الباحثة في الشؤون السياسية: لا أعتقد أن الولايات المتحدة ستقف موقفًا معارضًا لوصول المعارضة اليمنية إلى السلطة، إلا إذا كان في هذه المعارضة قوة من الممكن أن تقف موقفًا معارضًا لمشاركة اليمن في الحملة الدولية ضد الإرهاب".

ولفتت إلى أنه، ومع تجربة الولايات المتحدة في العراق، سادت وجهة نظر أمريكية مفادها أنه من الأفضل التحالف مع القوى السائدة حاليًا، لأنها أفضل الشرين.

● "النداء"، العدد ٧٧، الأربعاء ١٨ أكتوبر ٢٠٠٦





إلهام مانع لـ "النداء":

مستقبل الديمقراطية في اليمن يفترض القطيعة مع نهج الإسلام السياسي

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

فتغبل الديعقر اطبة في اليعزيفتوض

يحلو للبعض تشبيهها بنوال سعداوي يمنية، وهي فعلًا أثارت جدلًا، لا سيما لجهة آرائها حول الحجاب وحقوق المرأة. لكن الباحثة إلهام مانع تبدو أنموذجًا مائزًا للمرأة، وبخاصية تخلق تكوينها ذاتيًا تشتغل على حقل السياسة والدمقرطة، كما تتعاطى كتابة الرواية.

> وربما عيشها في ثماني دول (راجع الإطار) هو ما جعل منها امرأة كوزموبوليتانية، قبل أن تستقر في سويسرا، وتحصل على جنسيتها.

في حوارها مع "النداء"، تحدثت إلهام مانع بعقل منفتح تحليلي، لكن

كذلك بروح المنتمية إلى أمة عربية مثخنة بصنوف المعاناة وشتى النكسات. وهي تنقلت بالحوار على أكثر من بؤرة، بدءًا من تقلبات السياسة والمجتمع في اليمن، وليس انتهاء بالحالة الإقليمية والدولية وما تواجهه الجاليات العربية في الغرب.

#### ■حـوار: علـي سالـم

■ في ضوء انتخابات ٢٠ سبتمبر، كيف تقيمين أوضاع حقوق المرأة في اليمن؟

- لا بد بطبيعة الحال أن نميز بين ما هو موجود نظريًا وما هو موجود في الواقع. إذ على الرغم من أن الدستور والقوانين الموجودة يمكن أن تُقرأ بأكثر من وجه، لكن القراءة المتواجدة حاليًا هي قراءة لصالح المرأة، أن ترشح المرأة نفسها للرئاسة. عندما تقرأ النص الدستوري

إلهام مانع من أجل هوية إلساليك في هذا الصدد، تجده يتحدث عن رجل. رغم ذلك تم التغاضي عن هذه المسئلة لصالح المرأة، وهذا لحسن الحظ. ولكن كيف يتم تطبيق ذلك على أرض الواقع؟ هنا المفارقة، إذ تشعر أنها بالفعل ورقة سياسية يتم اللعب بها من قبل كافة الأطراف المتواجدة على الساحة السياسية. السلطة والمؤتمر الشعبي العام موقفه هلامي، فهو وإن أظهر تأييدًا للمرأة، لكنه تأييد هلامي انتهازي، من حيث استخدامه للمرأة كورقة للحصول على الكسب الخارجي.. أداة من أدوات السياسة الخارجية. إلا أن هذا بشكل أو بأخر يصب لصالح المرأة. والسؤال هو: ما الذي

■ كافة الأحزاب متهمة من قبل المرأة.

لتاريخه ولفكره.

نتج عن هذا التسييس لورقة المرأة؛ نجد أن الحزب الاشتراكي لديه موقف مبدئي مؤيد للمرأة ناتج

- عندك حزب الإصلاح موقفه مازال غامضًا. هو لديه موقف مبدئي يبدو أنه غير مؤيد لمشاركة المرأة. إلى الآن لم يحسم حزب الإصلاح قضية مشاركة المرأة، كما لم يرشح نساء إلى المجالس المحلية، وهذا أمر سلبي بشكل كبير. الأحزاب السياسية عندما تعاملت مع موضوع المرأة جنت على حق المرأة. كان من المفترض على أحزاب اللقاء المشترك أن تتحمل مسؤوليتها كمعارضة، وتقدم مثالًا جيدًا، لكنها لم تفعل ذلك. أصبحت المرأة ككرة في ملعب يتلاعبون بها جميعًا، والكل يزايد عليها. لهذا لم يتلاعبون بها جميعًا، والكل يزايد عليها. لهذا لم تفز في الانتخابات المحلية الأخيرة سوى ٣٥ امرأة.

■ السلطة دعمت السلفيين لضرب السلفيين لضرب الإصلاح، والمشترك تحالف إيجابي أثر سلبًا على المرأة والجميع تلاعب بها

- أنا علمانية واحترام الدين يكون بجعله بعيدًا عن التسييس
- أجهزة الأمن والمخابرات قائمة على الولاء للرئيس على الولاء للرئيس والتحييد والإدماج من لوازم سياسة بقاء السلطة

الهام مانع من أجل هوية السالية قارنها بما كان عليه الأمر في السابق ستجد تراجعًا.

ما هو جيد في انتخابات ٢٠ سبتمبر الماضي هو الحراك بالنسبة للمرأة في حد ذاته. حيث بدأت تأخذ مواقف وشرعت بالتحرك. منظمات المجتمع المدني بدأت تسعى إلى أن تكون قوة ضغط.

- لكن الانتخابات الأخيرة بدت أقل ديناميكية، لا سيما الانتخابات الرئاسية، إذ يرى البعض أن نجيب قحطان الشعبي عاد في نسخ جديدة من المرشحين.. إلى أي مدى فعلا تشهد التجربة الديمقراطية في اليمن نضوجًا؟
- إذا تحدثنا عن التجربة الديمقراطية بشكل عام، وتغاضينا عن مسألة المرأة، أرى أن ما حدث كان حراكًا حقيقيًا، خطوة تحسب إلى الأمام رغم ما شابها من سلبيات، ورغم ما يمكن أن يكون قد تم من تلاعب. ذلك أن إمكانية التلاعب موجودة، من قبيل التلاعب بالسجلات، حيث أموات كثيرون اقترعوا، هذه إمكانية واردة. إلا أنه، ورغم ذلك، فإن الحراك الحقيقي حدث عندما تحالف الفرقاء، وأعني على الأخص الحزب الاشتراكي والتجمع اليمني للإصلاح اللذين قررا مع أحزاب اللقاء المشترك أن يتحولوا إلى كتلة معارضة. هذه الخطوة كان لها أهميتها القصوى نتيجة أنها تحولت إلى معارضة فعلية، معارضة يحسب حسابها، حيث لم يكن لأي من هذه الأحزاب متفردًا أي تأثير فعلي، لكن عندما التقت هذه الأحزاب فيما بينها، وتغاضوا عن خلافاتهم وهي كثيرة، صار لديك معارضة.

المشكلة في البلدان العربية بصفة عامة، هي عدم وجود معارضة فعلية قادرة على منافسة الحزب الحاكم. هنا على الأقل في اليمن، حدثت خطوة إلى الأمام، والسؤال هو: إلى أي مدى سنصل بهذه التجربة إلى غايتها، وهي التداول السلمي للسلطة؟ هل هناك فعلًا إمكانية لتنازل الرئيس علي عبدالله صالح؟ لو حدث مثلًا، أن بن شملان كسب في الانتخابات، هل كان علي عبدالله صالح سيتنازل عن الحكم؟ هذا هو السؤال. حتى لو أراد (الرئيس صالح) أن يتنازل عن الحكم، وأصبح نبيًا، وقرر التخلي عن السلطة، ونحن نعرف أن زمن الأنبياء انتهى، ولا نعرف رئيسًا عربيًا تخلى عن السلطة طواعية سوى سوار الذهب في السودان، ودفع ثمن ذلك غاليًا، حتى لو قرر الرئيس صالح أن يفعل ذلك، لديك مجموعة من الرجال الأقوياء في مواقع متنفذة لن يدعوه يتخلى، لأن مصالحهم مرتبطة بوجوده أساسًا.

■ هل مستقبل الديمقراطية متعلق بأشخاص؟







- لديك معارضة بدأ يحسب حسابها. ماذا ستفعل هذه المعارضة في المستقبل؟ هذا يظل هامًا جدًا، المسئلة معقدة بطبيعتها.

■ على من -إذن- يعول في مسالة الديمقراطية، لا سيما في ظل استمرار ثقل العسكر والقبيلة مقابل ضعف المجتمع المدنى؟

- عندما تلقي نظرة على التجارب الديمقراطية في البلدان الأوروبية، هذه البلدان العريقة في الديمقراطية، كم سنوات أخذت حتى ترسخت؟ مئات السنوات.

مشكلتنا أن عملية التنمية والتطور الذي يحدث، يحدث بوتيرة متسارعة إلى حد ربما لا

الهام مانع من أجل هوية الساهية تسمح البنية المتواجدة باستيعابها. هذه مشكلة. وعدم الاستيعاب هذا يؤدي إلى احتمال نكسة. فيصل بن شملان لو كان كسب لقوبل بتدخل مثلما حدث في الجزائر، رغم اختلاف الظرف والجوهر في الحدثين، ذلك أن البيئة لم تكن مهيأة لتقبل النتائج التي ستتمخض عنها صناديق الاقتراع.

- ما جرى في الجزائر تم بما يشبه توافقًا خارجيًا. طبيعة الحركة التي نجحت في الانتخابات كانت تثير مخاوف الغرب. لكن الحالة اليمنية مختلفة، فلم يعد بإمكان المجتمع الدولي في الوقت الراهن أن يوافق على التراجع عما تفرزه صناديق الاقتراع.
- ما حدث في الجزائر مرتبط أساسًا بأن هذه القوى الإسلامية توصف بالمتطرفة. وهي كانت متطرفة في كثير من مواقفها. وكان الخوف، على ما أشار تقرير التنمية البشرية العربي لعام ٢٠٠٤م حول الحقوق والحريات، أشار إلى ما يطلق عليه انتخابات لمرة واحدة. هذا نوع من "البُعبُع" الذي يستخدمه الكثير من الحكام العرب، أنه إذا تركنا للإسلاميين المجال للدخول في الانتخابات سيفوزون بنسبة كاسحة، وستكون انتخابات لمرة واحدة، تمكنهم الأغلبية التي يحصلون عليها –وهذا ما كان يُخشي حدوثه في الجزائر– من تغيير الدستور وتغيير هوية المجتمع بأسره. هكذا كان الخوف. عندك هناك مصالح مرتبطة أساسًا وعضويًا بين الجزائر وأوروبا، وبخاصة فرنسا. كان هناك أكثر من عامل مرتبط بالحدث الجزائري. اليوم في اليمن تقول الولايات المتحدة إنها تدعم الديمقراطية. هذا صحيح؛ الرئيس جورج بوش حدد للسياسة الخارجية الأمريكية أسسًا، ومنها نشر مفاهيم الديمقراطية في العالم العربي، باعتبار أن مثل هذا سيؤدي إلى تغيير الدفة لغير صالح الفكر الإسلامي المتطرف، هذا نظريًا، ما حدث مع الوقت، وما حدث في العراق أدى، ربما، إلى إعادة نظر الإدارة الأمريكية. تجد ذلك عمليًا وليس على صعيد الأقوال. وجهة النظر هذه تقول: من الأفضل التحالف مع القوى السائدة حاليًا، لأنها أفضل الشرّين، فإذا كان علينا أن نترك الساحة للعمل الديمقراطي في إحداث تغيير يصل بالإسلاميين إلى الحكم، فإن ذلك قد يضر بمصالحنا. في ما يتعلق باليمن تحديدًا هناك ظرف بالغ الخصوصية يتعلق بمشاركة اليمن الفعالة في الحرب الدولية ضد الإرهـاب، وهـذا مهـم جدًا، ذلـك أن الولايـات المتحدة لا تفعل شـيئًا إلا لمصلحتهـا، وهذا أمر طبيعي. كل الدول تبني سياساتها بما يخدم مصالحها. في ما يتصل باليمن مسألة الحرب ضد الإرهاب هامة، كما أن مشاركة اليمن فيها هامة، ولا أعتقد أن الولايات المتحدة سوف تقف

موقفًا معارضًا من وصول المعارضة اليمنية إلى السلطة، إلا إذا كان في هذه المعارضة قوى من الممكن أن تقف موقفًا معارضًا لمشاركة اليمن في الحملة الدولية ضد الإرهاب.

- معنى ذلك أنه، وفي ظل استمرار ما يسمى باللقاء المشترك، المنضوية فيه أحزاب دينية متهمـة، غربيًا علـى الأقل، بدعم الإرهاب.. هل يعني ذلك أن الإدارة الأمريكية سـتبقى داعمة لحزب المؤتمر الحاكم؟
- لا يمكن لي أن أتحدث بلسان الولايات المتحدة الأمريكية. كان هناك عدة تصريحات للسفير الأمريكي بهذا الشئن، لكنني أعتقد أن ما حدث بالنسبة لتحالف اللقاء المشترك كان حراكًا صحيحًا. وأعتقد أن دخول حزب التجمع اليمني للإصلاح في هذا التحالف هام جدًا. وهو هام جدًا كذلك بالنسبة لتطور الأحزاب الدينية. لأنه إذا ما أمكن تحول الأحزاب السياسية التي تتخذ من الإسلام السياسي جوهرًا وأساسًا إلى أحزاب عادية مثل غيرها من الأحزاب: تقبل بالآخر أيًا كان، وتقبل أن تكون طرفًا من أطراف متعددة على الساحة السياسية، تكون بذلك قد وصلت بالعملية السياسية إلى مداها الطبيعي.

أما إقصاؤها إلى المرحلة التي تدفعها إلى العنف، هنا تبدأ المشكلة. ما يحدث الآن تطور رائع. والسؤال هو: هل هذا التطور يعكس فعلًا رغبة بالقبول بصناديق الاقتراع مهما كانت؟ فعندما يصل الحزب الاشتراكي مثلًا أو أي حزب علماني إلى السلطة، هل سيقبل التجمع اليمنى للإصلاح بذلك رغم أن مثل هذا الفكر الاشتراكي أو العلماني لا يتفق مع مبادئه؟

- لكن ما يؤخذ على تحالف اللقاء المشترك هو عكس ما تتحدثين عنه. صحيح أن مثل هـندا الأمر يخرج الأحزاب الدينية من تقليديتها، لكن ما حصل هو عكس ذلك. بالفعل هي انفتحت إلى حد ما على الديمقراطية، غير أن ذلك ترك أيضًا آثارًا سلبية على بعض أحـزاب التحالف. فعلى سـبيل المثال: يرى مراقبون أن الاشـتراكي تراجع عن بعض المبادئ والقضايا، مثل مناصرة المرأة، فهناك نساء اشتراكيات اعتبرن أن الاشتراكي منـند تحالفه مع أحزاب دينية راح يقدم تنازلات على حسـاب قضايـا مبدئية من قبيل التضحية بالمرأة..
- (مقاطعة).. إحنا دائمًا نستعجل النتائج. المسئلة مسئلة تطور. هناك مسار لا بد أن يأخذ مداه. ما نراه اليوم هو عملية مخاض، ما سوف تتمخض عنه؟ هو السؤال.

الهام مانع من أجل هوية الساسية أعتبر تحالف اللقاء المشترك خطوة إيجابية، نتائجه على المرأة كانت سيئة. علينا أن نسمي الأشياء بأسمائها. مؤكد أن الحزب الإشتراكي تراجع، ربما تجاوبًا مع موقف التجمع اليمني للإصلاح من ترشيح المرأة، والتجمع اليمني للإصلاح لم يرشح أية امرأة، وهذا يحسب ضده في ما يتعلق بقضية المرأة. لكن رغم ذلك سيكون من الأجدى أن نترك لهذه التجربة مساحة. ربما تتبلور. انظر مثلًا وضعية الأحزاب السياسية في بلدان أخرى: في سويسرا على سبيل المثال هناك أحزاب مازالت تحمل اسم "المسيحي الديمقراطي"، وكانت هناك أحزاب أخرى راديكالية، وهذه كانت تأخذ موقفًا متشددًا من الأحزاب المسيحية. الحزب المسيحي الديمقراطي تاريخه يعود إلى ١٨٤٨، والحزبان الراديكالي والمسيحي كانت مواقفهما متناقضة، الأول ليبرالي والآخر يتخذ من الدين جوهرًا. اليوم، ورغم أن الحزب المسيحي مازال ينظر إلى كثير من القضايا من منظور محافظ وأكثر تقليدية، لكن مسئلة الدين عنده محسومة: الدين منفصل المؤة في الدولة. انظر كم أخذ من الزمن. فحتى العام ١٩٧٠ مكان هذا الحزب وغيره يتخذ من بقاء المرأة في البيت مبررًا لعدم إعطائها حق التصويت. هذا في سويسرا حيث لم تعط المرأة حق التصويت إلا في العام ١٩٧٠. وحتى العام ١٩٨٠ كان قانون العائلة في سويسرا يعطي للرجل الحق في تحديد المكان الذي تعيش فيه زوجته. الرجل صاحب الأمر.

- طبيعة التكوين الثقافي والاجتماعي لمثل هذه الأحزاب الدينية تفترض ذلك، وهي في نهاية المطاف مصيرها أن تنمو وتتطور. لكن ما يثير الانتباه هو أن يكون هناك حزب تقدمي ثم يتراجع عما كان عليه.
- هنا يأتي دور الصحافة، والتقييم الذاتي من داخل الأحزاب نفسها، لمناقشة الأخطاء التي وقع فيها الحزب، وما هي الخطوط الحمر التي لا يمكنه تجاوزها. لكل حزب الحرية في أن يتحالف مع من يشاء. لكن لديك مواقف مبدئية مثل الموقف تجاه المرأة. مثلًا: الحزب الاشتراكي لديه في هذا الجانب موقف معروف. لكن الموقف المبدئي بصفة عامة لا ينبغي تجاوزه أو التنازل عنه من أجل أن نحصل على مكسب مرتبط بالسلطة أو للحصول على مواقع قوة في السلطة. أعتقد أن صوت الصحافة والمراجعة الذاتية هامة حتى يمكن لهذه التجربة أن تتبلور. من كان يصدق أن تجمع الإصلاح والحزب الاشتراكي يجتمعان مع بعض، هل نسيت عملية التكفير التي حدثت من قبل؟
- هناك مصالح سياسية تحكم ذلك، هذا أمر بديهي، فمن الطبيعي أن تلجأ الأحزاب



- وُلدت في مصر، ودرست الابتدائية والإعدادية والثانوية متنقلة ما بين: مصر، اليمن، الكويت، والمغرب، حيث كان والدها محمد علي مانع سفيرًا لليمن.

- حصلت على البكالوريوس في العلوم السياسية بدرجة امتياز مع مرتبة الشرف من جامعة الكويت.

- عملت لمدة ثلاث سنوات معيدة في قسم العلوم السياسية بجامعة صنعاء، وسكرتيرة للجنة أعضاء بعثة التدريس بمكتب رئيس الحامعة.

- حصلت على منحة فولبرايت الأمريكية. وهناك حصلت على درجة الماجستير بامتياز. كما التقت بالشخص الذي أصبح زوجها، التي في المعارضة إلى مثل هذه التحالفات. لكن ما هو غير مفهوم أن تتخلى أحزاب ذات نزعة علمانية أو يسارية عن بعد أو جانب هو من طبيعة خصيصتها.. ما هو تفسيرك لمثل هكذا تراجعات تشمل الحقوق السياسية للمرأة وعملها سواء في القضاء أم فى غيره، بل إن ما أطلقت عليه أنت مسمى "الهلامية" صار يغشى جميع الأحزاب تقريبًا، ويصل إلى تراجعات مجتمعية على ما هـ و عليه انتشار الحجاب في محافظات جنوبية لم تكن تعرف ذلك؟

- (تضحك).. كان هناك مد ديني إسلامي سياسي، مثل هذا التوصيف مهم، فنحن لا نتحدث عن الدين، هناك إسلام، وهناك صور وقراءات متعددة له. إذا ما نظرنا مثلًا إلى ما كانت عليه حال الممارسة الدينية في مصر في أربعينيات وخمسينيات القرن الماضي، للاحظنا أنها كانت تعكس الوجه الليبرالي الذي كان قائمًا أنذاك. الدين يعكس روح

الهام مانع من أجل هوية الأسالكية وهو سويسري كان عمل في مكتب البرنامج الإنمائي للأمم المتحدة بصنعاء.

- خلال دراستها للدكتوراه في جامعة زيورخ السويسرية، عملت صحفية في القسم العربي بالإذاعة السويسرية (إنفوسويس) وترقت إلى منصب نائب رئيس تحرير.

- بعد انتهائها من دراسة الدكتوراه التحقت بالعمل في جامعة زيورخ، ومازالت تعمل فيها أستاذة لمادة السياسة والدمقرطة في منطقة الشرق الأوسط وشمال إفريقيا.

- صدر لها عدد من المؤلفات، ومنها:

■ الأحـزاب والتنظيمات السياسية في اليمن.

■ السياسات الإقليمية في الخليج.

■ سياسات البقاء: دراسة تطبيقية على المملكة العربية السعودية.

- كما نشرت لها بحوث في عدة دوريات فرنسية وألمانية.

- تكتب الرواية، وصدر لها "صدى الأنين"، وتستعد لإصدار رواية جديدة بعنوان "بلا خطيئة".

- تكتب مقالات في عدد من المواقع الإلكترونية، ومنها: "يوميات امرأة عربية" على موقع شفاف الشرق الأوسط.

- عدا الدول العربية الأربع والولايات المتحدة، عاشت في ألمانيا وإيران، وتستقر الآن في سويسرا التي تحمل جنسيتها.

المجتمع بوجه أو بأخر. ما حدث منذ سبعينيات القرن الماضي في إطار المنافسة بين مصير والمملكة العربية السعودية، بين مد قومى ناصری ومد سعودی محافظ، أدی إلى بروز ما يسمى بتيار الإسلام السياسي. كل هذا حدث طبعًا ضمن الحرب الساردة بين الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي. هذا المد الديني الإسلامي الذي نشرته المملكة العربية السعودية بقدر كبيس من الحماس والتمويل والدعم والتغطية الإعلامية، والذي وفرت له الولايات المتحدة غطاء في سياق حربها، أنذاك، ضد الاتحاد السوفييتي، باعتبار أن الدين سيواجه الفكر الشيوعي الاشتراكي الملحد، على حد اعتقادها، كل ذلك ترك بصماته على مجتمعاتنا العربية كافة. لو كنت في المغرب خلال السبعينيات وشاهدتها اليوم ستندهش، وذلك أيضًا في مصر. النقاب، الحجاب، كل هذه الصور أصبحت بارزة للعيان. وكذا أسلوب الخطاب: لم يعد الإسلام ذلك المتعدد والثري، بل صار محصورًا بلون واحد سلفي قائم على التكفير. اليمن لم تكن بطبيعة الحال بعيدة عن كل ذلك، حيث كان اليمن مسرحًا لهذا النفوذ والتغلغل الوهابي سواء بدعم مباشر من قبل المملكة العربية السعودية إما من طريق التعليم والمناهج والمعاهد العلمية، هكذا سموها، وهي في الحقيقة معاهد دينية، وإما من حيث من طردوا خلال حرب الخليج، والذين يقدرون، على تفاوت الإحصاءات، بنحو المليون. مليون شخص عاد بثقافة وبيئة وفكر ترعرع عليه وتشربه في مجتمع سلفي مختلف، ثم جلبه إلى المجتمع اليمنى. تجد ذلك اليوم في عدن.

كيف كانت عدن قبيل الوحدة؛ وكيف كانت الألوان في عدن قبيل الوحدة؛ وكيف أصبحت اليوم؛ الأسود أصبح هو الطاغي. هذا الأمر اكتسبح الشيمال والجنوب على حد سواء. المرأة التي كانت تخرج بالثوب الملون، بات الأسود يحتل كل تفاصيلها بشيكل لا يسيمح بتبيان أي جزء منها. الفكر، أي فكر، يستهدف أول من يستهدف المرأة، هذا ما نلمس نتائجه اليوم على الشارع وغيره. طفلة لا تتجاوز السنوات الست تجدها مغطاة بالسواد والحجاب. واقع كهذا سيحب نفسه على الانتخابات وعلى المستوى السياسي. هناك خطأ قاتل تقع فيه السلطة اليوم. إنها لكي تضرب الإصلاح، تتجه إلى شيوخ السلفية وتدعمهم، اعتقادًا منها أنها ستضرب الإصلاح، لكنها في الحقيقة تضرب مجتمعها في الصميم. مثل هذه السياسة سترتد على السلطة ذاتها. هذه المسألة معروفة رأيناها في مصر مع أنور السادات، ونراها في أكثر من نموذج. التجربة تفيد بأن من تتحالف معه سيرتد عليك، لأن لديه مصلحة، لديه فكرًا ورؤية. معروف على السلطة اليمنية اعتمادها سياسة البقاء. بالنسبة لها سياسة البقاء في السلطة هامة. تفعل ذلك بأسلوب هلامي انتهازي. انتهازي بمعنى أنه مادام هناك مصلحة في السلطة هامة. تفعل ذلك بأسلوب هلامي انتهازي. انتهازي بمعنى أنه مادام هناك مصلحة نجدها على صورة الشيخ الذي أفتى بعدم جواز التصويت لغير المرشح علي عبدالله صالح. بنده من شيوخ السلفية.

خطاب شيوخ السلفية يقول إن الديمقراطية كفر وإلحاد. هذه لعبة خطرة ويجب التنبيه إليها. إنها لا تضرب الإصلاح، بل تضرب المجتمع.

- مثل هكذا تناقض حاصل، يأخذنا إلى ما نسب إلى الشيخ عبدالله الأحمر زعيم تجمع الإصلاح، من تصريحات تفيد أن على عبدالله صالح مرشحه للرئاسة.
- (مقاطعة).. لكن شوف عائلة الشيخ الأحمر لم تفعل ذلك، هي أمسكت بالعصا من منتصفها.

الهام مانع من أجل هوية الساسية الشيخ عبدالله الأحمر يقول إن مرشحه على عبدالله صالح، ونجله حميد الأحمر يعمل على دعم وتمويل بن شملان.

- أنا لا أتحدث عن أُسـر، بل عن زعامات. عبدالله الأحمر هو زعيم حزب تجمع الإصلاح المعارض، كيف يفهم مثل هذا؟
  - هي هي لعبة البقاء. لو كان كل هذا يوجه لصالح اليمن لقلت لك ما فيش مشكلة.
    - لكن مثل هذا لا يصب في مصلحة اليمن ولا في مصلحة التطور الديمقراطي.
- هنا المشكلة. لكن لا ينبغي دعم القوى السلفية التي تعرف أنها تقف والديمقراطية على النقيض، هي وحقوق الإنسان، ولا أقول المرأة ككائن له الحق في التفكير له إرادة.. قوى السلفية تقف وهذه الإرادة والحرية وحقوق الإنسان على طرفي نقيض. من الخطأ دعم مثل هذه القوى.

خلال زيارتي لليمن ذهلت، حيثما ذهبت إلى مكتبة أو غيرها ألقى منشوراتهم. أنا لا أدعو إلى منع كتب القوى السلفية. لكنني أدعو إلى تشكيل خطاب موازٍ. حيث لا تترك لهم الساحة هكذا. من يتحدث اليوم يجابه بالتكفير.

- معنى ذلك أن السلطة تحولت من دعم الجماعات الوهابية إلى دعم القوى السلفية.. أي أن لعبة توظيف الدين مازالت قائمة.
- نعم، لعبة توظيف الدين لعبة دائمة. نحن جنينا على هذا الدين بتسييسه. انظر مثلًا إلى تجربة الحزب الاشتراكي ما قبل الوحدة، ستجد أنهم عندما لم يتمكنوا من القضاء على الدين بالصورة التي رأتها أدبياتهم، ماذا فعلوا؟ حولوه إلى دين اشتراكي من خلال توظيف الدين باعتباره دينًا إسلاميًا يحث على العدالة وتوزيع الثروة.
  - حدث هذا على صعيد المنطقة العربية برمتها في ما عرف باليسار الإسلامي.
- أنا درست ذلك في رسالتي لنيل الدكتوراه. حيث تجد أن الخطاب المستخدم انطوى على توظيف سياسي للدين. كافة الأنظمة العربية وظفت الدين بصورة أو بأخرى بغرض إدامة مصالحها. إلا أنها حين فعلت ذلك جنت على الدين.

الدين هو علاقة بين المرء وربه. ويتوجب إخراجه من السياسة، لأنه لا مستقبل لمجتمعاتنا

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

77

العربية دون أن نفصل بين الدين والسياسة، بدون العلمانية، والعلمانية لا تعني القضاء على الدين، بل احترامه وتركه في حيزه الروحاني. دون الوصول إلى مثل هذا الفصل بين الدين والدولة مثل تركيا والدولة لا يمكن إحراز تقدم. كافة الدول التي عمدت إلى الفصل بين الدين والدولة مثل تركيا حققت تقدمًا ملحوظًا نشهده البوم. في المقابل انظر ما نحن عليه.

- مجتمع تقليدي مثل اليمن برأيك إلى أي مدى يتجه أو يتوفر على الحد الأدنى من المكانات العلمنة؟
- السؤال مرتبط أساسًا بلم لا يتقبلها؟!"، لقد تقبلها في جنوب اليمن، ومارسها. وكذا في تونس، وفي تركيا. هذا لا يقضي على الدين إطلاقًا. المسئلة متعلقة بالمصطلحات. إذ إن الكلمات المستخدمة تستخدم بمعانٍ مختلفة. حينما اشتغل الإسلام السياسي بشكل حثيث منظم متواصل ومنهجي، اشتغل على المصطلحات. وأول ما بدأ، بدأ بالمصطلحات المتعلقة بالعلمانية والحرية والمرأة... الخ. وعندما تحدث عن العلمانية تحدث عنها باعتبارها شرًا مستطدرًا.

أنا علمانية، لا أنكر ذلك، بل بالعكس أنا فخورة وسعيدة. عندما أقول مثل ذلك سوف أقابل على ضوء مثل هذا التوجه باعتباري ملحدة. وهذه مشكلة التوظيف للمصطلحات. فإذا ما أردنا أن نخرج هذا المجتمع من الحالة التي هو عليها، فيجب أن نبدأ نشتغل بشكل منهجي منظم. نشتغل على المصطلحات، ونبدأ أول ما نبدأ بالمناهج التعليمية. ذلك أن المناهج السائدة لا تربي على التفكير. المجتمع اليمني وكل المجتمعات قابلة للتغيير. ليس لدينا مناعة ضد التطور. لنترك لليمن الفرصة وسنشاهد كيف يتطور. الإنسان إنسان في كل مكان. المسألة هي كيف نخلقه. أعتقد أن مجتمعاتنا قادرة على النهوض.

- لا شك في أن كل الجماعات البشرية لديها هذا الاستعداد، لكن ما قصدت إليه هو إلى أي مدى يسهم النظام السياسي الاجتماعي والوعي العام في اليمن، في ذلك؟ العلمانية لا تهبط من السماء، بل تحتاج إلى دفع وتحفيز على مختلف البنيات، لا سيما وأن العلمنة هي المدماك والمرادف للديمقراطية؟
- ما لدينا الآن لا يسمح. لسبب واحد هو غياب الرؤية. إذا لديك قيادة تملك رؤية واضحة، فإنها ستقدر على تحقيق التغيير. كل المجتمعات التي تغيرت كان لديها قيادة مؤمنة بالتغيير،

الهام مانع من أجل هوية الإسالية ولديها رؤية واضحة عملت من أجلها. بإمكانيات اليمن المتواجدة يمكن إحداث تغيير خلال عشرين عامًا. فقط اشتغل على الأجيال برؤية واضحة وشفافية. مشكلتنا في اليمن مركبة أساسها الفساد. والفساد لا يسمح برؤية واضحة. الفساد معناه غلبة المصالح على الرؤية الواضحة.

الآن هناك قرارات يجب أن تؤخذ. والقرارات الصعبة لا يتخذها إلا من يؤمن بها. حتى الآن نحن لا نحوز على هذا. أنا مؤمنة بقدرتنا على الحلم، وأن يترجم هذا الحلم على أرض الواقع. والسؤال هو: أين الرؤية؟

أنا مش شايفة رؤية إلى يومنا هذا. قارن بين ما هي عليه سلطنة عمان اليوم وما نحن عليه.

- يعنى ذلك أنه لا توجد إرادة سياسية.
- سلطنة عمان كانت عايشة في القرون الوسطى. انظر أين هي اليوم. شوف البنك الدولي في أي مصاف وضعها.. في الدول المتوسطة، وبعدما كانت ضمن أكثر الدول فقرًا وتخلفًا. كانت هناك رؤية واضحة ومرحلية. ورغم أن التجربة العمانية يصعب وصفها بالديمقراطية، لأن السلطان قابوس مازال مهيمنًا كأب؛ إلا أن هناك مراحل ورؤية توجهان المجتمع العماني نحو وجهة محددة. مثل هذه الرؤية ليست لدينا.

نحن نسير من سيئ إلى أسوأ. رغم وجود ما يمكن ملاحظته على البنية التحتية مثل ازدهار المجتمع المدني، وحرية صحافة تحسدنا عليها دول الخليج. عدا ذلك لا يوجد. الفقر ينتشر، ٤٢٪ من السكان في اليمن يعيشون تحت خط الفقر. ما يقارب نصف المجتمع. ثم تريدنا أن نتحدث عن العلمانية.

- لكن، وبالنظر إلى أهمية الإرادة السياسية، تجربة الجنوب على ما ذكرت أنت اجترحت شوطًا صوب العلمانية رغم انتشار الفقر؟
  - صحيح، لكنها تجربة استبدادية.
- أيـن مكمن الأزمة إذن؟ هل في طبيعة الجمهورية أم في المجتمع أم في هيمنة العسـكر والقبيلة على ما يرى البعض؟

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية <u>الإساكي؟</u> - ليس ذلك فقط.. القبيلة اليوم هي أساس الوحدة الاجتماعية، هي الأساس في ما يتعلق بالمناطق، فمن هو المهيمن هنا: هل القبيلة أم غياب الدولة؟

من الناحية السياسية هناك محور، وهناك أطراف المحور، والمركز هو الأساس. في هذا المركز هناك مراكز قوى، الرجال الأقوياء. لم تعد القبيلة -كقبيلة- مهيمنة. أنت لديك رجال أقوباء: الشبيخ الأحمير رحل قوى، مركز قبوى، صحيح أنه بمثيل القبيلة، لكنه منسيلخ. هو وغسره من مراكز القوى مرتبط ون بنواة السلطة. هؤلاء هم من يحكمون. والسائد ضمن مراكز القوى هو سياسة البقاء. ومعناها: أنا سأتخذ كل ما يلزم حتى أبقى في السلطة. هذا بعني أنني أسبطر على الأجهزة الأمنية العسكرية المخابراتية. أطعّمها وأجعل رؤوسها موالين لي جميعهم: صاحب القرابة أو المنتمى للقبيلة وصاحب الولاء الحزبي. إذ تجد أن كل المسيطرين على الأجهزة الأمنية وغيرها مرتبطون بالولاء للرئيس. تضيف إلى ذلك تحييد القوى الوطنية. لديك هنا عنصران: السيطرة على الأجهزة الأمنية العسكرية المخابراتية، ثم هناك تحييد المعارض بشرائه أو إخفاء صوته، إما من طريق الرشوة أو من طريق تقديم وظيفة كبيرة أو تعيينه في مجلس. سياسة التحييد هذه ظلت منذ الثمانينيات تسير على قدم وساق، لكنها برزت بكثرة بعد تحقيق الوحدة. التحييد والإدماج لازمة من لوازم سياسـة البقاء. كل هذا يتم من أجل إدامة البقاء في السلطة. والمشكلة أن ذلك يتناقض جوهرًا مع مصلحة الوطن. فمادُمت تسخر موارد الدولة للتحييد والولاء، فإنك لن تستطيع أن توجهها بالفعل نحو قنواتها الأساسية. وفي ظل استخدام مثل هذه الأساليب يصبح الفساد كينونة الدولة وماهيتها بحيث يتعذر القضاء عليه. مشكلتنا مركبة. رغم ذلك أظل أقول: إذا ما كان لديك رؤية اشتغل عليها. بامتلاك الرؤية والاشتغال عليها يمكن التغلب على هكذا وضع.

- طالما وأن القوى النافذة بهذا الحجم وهذا التأثير، كيف يمكن اذًا تحقيق التغيير؟
  - هذا صعب جدًا. مادام التحليل بهذه الصورة قل لى أنت كيف.
    - معنى ذلك أن لا مستقبل للديمقراطية في اليمن؟
      - لا.. أنا بطبيعتى متفائلة.
      - على أي أساس يقوم تفاؤلك؟
- لأنى مؤمنة بالإنسان اليمني. سأظل أؤمن بالإنسان، وأننا قادرون، إذا أردنا. مشكلتنا

الهام مانع من أجل هوية الساسية أننا عندما نتكلم، نتكلم ورؤيتنا متجهة نحو اللي فوق. لم لا ننظر إلى تحت؟ ليه ما نبصش للى تحت؟

- وما له! نبص للي تحت.. هل ذلك يعني أن هنالك إمكانيات شعبية للتغيير؟
- الإمكانيات الشعبية موجودة. لذلك أقول إن هناك فرصة في اللقاء المشترك أتمنى أن يتم استغلالها. فمتى ما خلقت معارضة ستحصل على تنازلات. والمهم كيف يمكن أن تجيّر هذه القوى لصالح هذا الوطن بدون تنازل عن المبادئ. جميعنا قوى وطنية بصرف النظر عن الانتماء الفكري. ما يتمناه المرء هو أن يكون الوطن هو هدفنا جميعًا.
- صورة المعارضة لدى كثيرين هي معارضة هشـة تعكس ما عليه المجتمع من هشاشـة وتشرذم، إلى أي مدى يصح الرهان على المعارضة؟
- أنا لا أراهن على الإنسان. نحن في أزمة، هذا صحيح. وصحيح أيضًا أن المسألة معقدة ولا تبعث على الأمل، لكن ما حدث مع تأسيس اللقاء المشترك سأظل أعتبره خطوة إيجابية. ردة فعل السلطة تظهر بأن ما حدث كان حراكًا، خطوة إلى الأمام لا ينبغي أن ننظر إليها بأنها مظلمة أو سلبية.

● "النداء"، العدد ٧٨، الأربعاء ٨ نوفمبر ٢٠٠٦

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

إلهام مانع لـ "النداء":

## الرئيس والأحمر يسعيان إلى توريث الحكم لأبنائهما، وانتظار اليمن على باب مجلس التعاون الخليجي سيطول





#### ■ حــوار: علــي سالــم

- هناك من يرى أن الفاعلية مازالت للقوى التقليدية، وأن الغد هو لجيل جديد من القوى التقليدية، وأن ما يجري ضمن بنية تقليدية والمعارضة يجري ضمن بنية تقليدية واحدة: على عبدالله صالح يريد توريث الحكم لنجله من باب السلطة، والشيخ الأحمر يريد توريث نجله من باب المعارضة؟
- صحيح ما فيش فائدة.. "غطيني يا صفية!" لكنني أعود وأقول إنه إذا ما آمنت بالإنسان واشتغلت، ذلك وبحكم عادتى في النظر إلى ما يحدث من منظور تاريخي، فإن من غير المحتمل

إلهام مانع من أجل هوية الساهية ألا نشهد نحن أو أولادنا التغيير المنشود. لكن الأمل ربما بقي في الأحفاد.

المنطلق هو: كيف نخلق هذه الأجيال؟ مثلًا حين تلاحظ الأجيال التي أنتجتها المعاهد الدينية ستجد أننا مازلنا نعاني اليوم من أثرها. فلم لا نشتغل على هذه الأجيال طبقًا لمناهج علمية وذات هدف؟ لاحظ ما هي عليه مناهج التعليم وبالذات المرتبطة بالدين ستجد أي دين الذي تخلقه في أذهان الناشئة وأي فكر تحشوهم به، والطريقة التي تعلمهم بها التفكير. إنه تعليم يكرس السمع والطاعة. والأمل قائم على الاشتغال على الأجيال. وطالمًا بقينا على ما نحن عليه: حالنا الهلامي والفوضوي، فلن نصل إلى الهدف.

أنا معك أنه ما فيش فائدة إلا أننى أظل أقول بأن ثمة أملًا في الاشتغال على الأجيال.

- من الذي سيشتغل على هذا؟
- المجتمع المدني والأحزاب وعندك السلطة أيضًا فلا ينبغي أن نفقد الأمل إلى هذا الحد. نتمنى أن الكل يشتغل، أفرادًا وجماعات، بحيث يمكن تشكيل عملية ضغط، المهم أن يكون هناك تحديد أهداف واضحة. هل المعارضة تريد الوصول إلى السلطة؟ تريد الوصول للسلطة لتكون فقط في السلطة تحشو جيوبها أم تريد أن تغير؟ وماذا تغير؟ ومادمنا نريد أن نغير ونعرف ماذا نغير فلنبدأ بتشكيل قوة ضغط بشكل ممنهج. ليس الأحزاب وحدها فالمجتمع المدني يلعب دورًا كبيرًا. منظمات المجتمع المدني في اليمن باتت شعلة. ما مدى تأثيرها؟ هنا السؤال.
  - وماذا بشأن التعويل على المطلب الدولي في إجراء إصلاحات في المنطقة؟
- أنا مقتنعة أن هناك رغبة دولية فعلًا في الإصلاحات، رغم أن الولايات المتحدة باتت مدركة أنها وضعت نفسها في مأزق؛ ما حدث يوم ١١ سبتمبر ٢٠٠١م كان لحظة مفصلية. قد تصادف الكثير من نظريات المؤامرة، لكن ما حدث كان فعلًا صدمة جعل الولايات المتحدة تستفيق. عد إلى خطابات بوش بعد الحدث. في أحدها يقول: "لقد دأبنا على دعم الديكتاتورية، لن نفعل هذا بعد اليوم". لكن المأزق الأمريكي وحاجة الإدارة الأمريكية إلى شركاء في مكافحة الإرهاب يبقيها على صلة بهذه الأنظمة. عندما دخل الأمريكان العراق لم يكن لديهم رؤية أو خطة لما بعد الحرب، فكانت هذه المأساة التي نراها وعليهم أن يتحملوا مسؤوليتها وأن يقفوا أمام المساءلة. بسبب هذه التعقيدات التي اعترضتهم لم يصلوا بالدفع نحو الإصلاحات إلى



مداه. لقد باتوا كالواقف بين نارين. رغم ذلك ستجد هناك نوعًا من الضغوط تحدث خلف الكواليس وأعتبرها شيئًا إيجابيًا. لكنني أعود وأقول: لا ينبغي أن نتوقع من الأجنبي أن يدعم قضايانا. ولنا أن ننظر في هذا إلى ما يحصل في العراق: عند دخول العراق توقعنا التغيير لكنه لم يحدث بل حصلت الكارثة. ليس هناك من يفكر بمصلحتنا، أو يدافع عنها سوانا.

- ثمة من يرى أن ما يجري في العراق هو اقتتال داخلي كان سيحدث بقي الاحتلال أو انتهى؟
- ما لم يتوقعه أي من المراقبين هو أن تدخل الولايات المتحدة العراق دون خطة لما بعد الحرب. ديك تشييني قالها بأنهم سوف يُستقبلون بالزهور والورود. هذا التوقع كان ساذجًا لأن هناك ما سميته "أعراض الحالة الضاغطة" في العراق: مجتمع متعدد كانت الأقلية فيه هي التي تحكم بالحديد والنار وباللعب بالتناقضات القائمة فيه وعلى حسباب تلك الأقليات المتواجدة فيه سواء من الأكراد أو من الشيعة. التناحرات موجودة أساسًا. الولايات المتحدة لـم تخلـق هذه التناقضـات والخلافات؛ هي كانـت موجودة لكـن كان مُتَكَتِّمًـا عليها، الحالة الضاغطة، السلاد كانت موضوعة على نار حامية وهي مقفلة ظلت تتفاعل وتضغط، ما كان بنبغي أن تفتحها هكذا حتى تنفجر في وجهك. الخطأ الذي وقعت فيه الولايات المتحدة بعد الاحتلال هو حل الجيش. حتى في ألمانيا النازية لم يحل الجيش. أنت عندك دولة مترامية الأطراف يتوجب عليك حكمها لا أن تحل الجيش ليتحول إلى عدو لك. ما كان من المتوقع أن تدخل الولايات المتحدة من دون أن تدرك أبعاد هذا المجتمع. لقد كان محتمًا أن تصل الحالة العراقية إلى هذه الدرجة طالما لم تتخذ الإجراءات اللازمة لتلافيها. بالفعل ما يحدث الآن هو حرب أهلية لكنني لم أفقد الأمل بعد فيما يتعلق بالعراق. سلمني إن شلئت مجنونة. فمازالت هناك أشياء كثيرة تحدث على أرض الواقع من قبيل منحى التقاربات وطرح المصالحة الوطنية. مثل هذه المحاولات قد تثمر وربما يأتى اليوم الذي يتعب فيه العراقيون من قتل بعضهم بعضا.
- هذه التجربة الصادمة للولايات المتحدة في العراق هل يمكن أن تحد من ضغوط الإدارة الأمريكية بشأن إحلال الديمقراطية في المنطقة...؟
- السوَّال هو: هل الديمقراطية تظل بالفعل محورًا أساسًا للسياسة الخارجية الأمريكية؟



■ هناك رغبة دولية بإجراء إصلاحات في المنطقة لكن لا ينبغي أن نتوقع من الأجنبي دعم قضايانا

■ لم نصل بعد إلى مستوى الاستفادة من ثمار العولمة، وعلى المسلمين الذين لا يستطيعون التأقلم مع قيم الغرب الذهاب إلى إيران أو السعودية

■ الزعم بأن ديننا هو الأفضل سيبقى مشكلة، ولا نريد أن تخرب الجمعيات الإسلامية حياة العرب والمسلمين في الغرب

فريما أتى رئيس ديمقراطي ليعيد النظر في هذه السياسة. ما أعتقده هو أن الولايات المتحدة أدركت أن بقاء الحال على ما هي عليه ليس في صالحها. إنها بذلك تفرز أجيالًا غاضية من هذا الوضع القائم، غاضبة من النظام السلطوي، من الفقر ومن انعدام الثقة بالمستقبل. هذا الغضب يمكن أن يجرى توجيهه من قبل الجماعات المتطرفة. انظر إلى من يدعم الأنظمة الحاكمة في المنطقة، المملكة العربية السعودية من الذي وفر لها الغطاء الأمنى الذي يجرى تحت مسمى التحالف الاستراتيجي بين الولايات المتحدة والسعودية؟ الغضب إذن سيوجه لمن يقوم بمثل ذلك. أعتقد، وهذه قناعتى، وهي ترتبط بمادة درستها وهي الدمقرطة في الشرق الأوسط، هناك قناعة وتوجه لدى الولايات المتحدة بأن بقاء الأمر على ما هو عليه أمر غير مستحب. لكن السؤال هو: هل هذا التغيير سيتم عبر الشكل التصادمي الذي بدأه الرئيس بوش، أم سيتم بأسلوب تدريجي مفاده ألا نعمل على زعزعة هذه الأنظمة؟ لأن زعزعة استقرارها يمكن أن تـؤدي إلـى نتائـج وخيمة. لو نظرت إلى ما يمكن أن يحدث للمملكة العربية السعودية، لو حدث أن انفصمت الوحدة القائمة بين الأقاليم السعودية فسيكون هناك إقليم شرقي مستقل سيتحول تلقائيًا مع إيران. وحينها سيكون هناك المثلث أو الهلال الشبيعي الذي حذّر منه ملك الأردن. وهذا أمر لن تغض الولايات المتحدة

الهام مانع من أجل هوية السالية عنه الطرف. إليك التحليل الذي توصلت إليه ومفاده أن تتجه الولايات المتحدة في مثل هذه الحال إلى توفير ضغط ودعم للقوى الداعية للإصلاح وفي الوقت نفسه تدفع هذه الأنظمة إلى التغيير. لكن هذا نمط السلحفاة. لذا أقول: لا ينبغي أن تنتظر دعمًا من الأجنبي! لا تتوقع أن يأتي الآخر ليتبنى قضاياك! ابحث عنها في ذاتك. المشكلة الأساسية هي أنه إذا كانت الولايات المتحدة تتصور أنها بدعم مجموعات هلامية صغيرة لها ستحدث تغييرًا، فإن من الاستحالة حدوث هذا التغيير.

التغيير الفعلي لا يحدث إلا إذا نبع من الداخل لا أن يفرض من الخارج. الغضب الذي نوجهه نحو الولايات المتحدة يفترض أن نوجهه نحو حكامنا، لا نفجرهم، بل نقاوم مقاومة سلمية وندعو إلى التغيير. التغييرات التي حدثت في أمريكا اللاتينية لم تأتّ بدعم من الخارج رغم أنها كانت تندرج ضمن إطار الحرب الباردة، مع ذلك أتى التغيير من الداخل.

- لا يبدو أن مطلب الديمقراطية يتعلق بطبيعة الإدارة الأمريكية أكانت جمهورية أم ديمقراطية، بل هو شرط مرتبط بطبيعة انتشار السوق الرأسمالية منذ انتفاء أحد المعسكرين، وسواء وقعت أحداث ١١ سبتمبر أم لم تقع..؟
  - ١١ سبتمبر كانت جوهرية بالنسبة للسياسة الخارجية الأمريكية.
    - لكنها أيضًا أفضت إلى نكسة للحريات الديمقراطية؟
- صحيح. ومن هنا انعدام المصداقية. الولايات المتحدة التي تُحدثنا اليوم عن الحقوق والحريات نرى في الوقت ذاته ما تفعله مثلًا في السجون غير القانونية حيث تعتبر نفسها فوق القانون وكذلك بالنسبة لما يحدث على صعيد الحريات. لهذا لا ينبغي أن نعوِّل على الولايات المتحدة. لقد دأبنا على تحميل الآخر نكساتنا.. الغرب والاستعمار وغيرها من الشعارات الهاذية بأن الغرب يريد أن يقضي علينا وعلى ثقافتنا في الوقت الذي لا نعمل نحن لأنفسنا شبئًا.
- لكننا نعلم أن الولايات المتحدة لاتزال فاعلة، أليست هي التي وقفت وراء تدعيم وانتشار الإسلام السياسي؟ فمازالت دول المركز هي اللاعب الأكبر في صوغ سياسات وتوجهات الدول الطرفية..؟
  - طيب وأين المشكلة؟!

إلهام مانع من أجل هوية المساهية







• الشيخ الأحمر

• الملك عبدالله

• الرئيس صالح

■ السعودية لا يسعدها أن ترى اليمن قوة إقليمية والشك تجاه اليمن سيظل قائمًا، والعلاقات بينهما حلقة مفرغة لا تحصد سوى الهواء

الشكلة أن الرهان على الداخل وحده في إحداث تغيير قد لا يحظى بالنجاح في ظل وجود ممانعة خارجية. أليست الشعوب العربية في السعودية والخليج وغيرها هي التي ظلت لعقود لا تحرك ساكنًا وبقيت الأنظمة على حالها؟ وما نشهده من حراك باتجاه تفعيل الشورى وطرح قضايا المرأة لم يكن ليحدث لو لم تكن



الهام مانع من أجل هوية الساسية هناك ضغوط خارجية على هذه الأنظمة..؟

- هـل هذه الشعوب طالبت بالتغيير؟! مـا أود قولـه أن الضغوط مادامـت لصالح حقوق الإنسان والمرأة فلم لا نجيّرها لصالحنا مادامت موجودة؟! الوقت مواتٍ لمثل هذه الإصلاحات. هنـاك رغبـة دوليـة في إحداثهـا. لكن لا ينبغـي أن تتشـاءم أو أن تقول لي: مـا فيش أمل في التغيير إلا من خلال دعم خارجي.

الوقت موات للتغيير. دولة عظمى أو غير عظمى.. إذا ما كان هناك شعب أراد فلا بد أن تحترم إرادة هذا الشعب. السؤال هو: ماذا تريد أن تغير؟ هل تريد تحويلها إلى دولة إسلامية؟! فتلك مصيبة. مع احترامي فإن فكر الإسلام السياسي الوهابي كما يطرح اليوم في الساحة هو فكر لا يؤمن بالإنسان باعتباره إنسانًا. إنه فكر جوهره فاشي. ببساطة استبدادي. أعود وأؤكد أنني لا أتحدث هنا عن الدين حتى لا يخرج الحديث عن سياقه.

اليمن بلدي، وما أتمنى لها هو أن يصبح الإنسان كاثنًا له احترامه، بحيث لا أجد الفقراء مرميين في أروقة مستشفى الثورة وغيره، بينما من لديه واسطة أو فلوس يحصل على الاستشارة، فيما يرمى بالفقراء في الأروقة.. لم أنسَ منظرًا، شاهدته العام ١٩٩٣م، إذ كنت برفقة والدي: كان رجلٌ مسكين يدور بطفلة وهو يصرخ: "والله لو كنت كافر! منذ أمس وأنا هنا!"، والبنت بدا شكلها كأنها تحتضر. مثل هكذا مجتمع يفرز مثل هذه التناقضات لا يستحق البقاء. إنه مجتمع ظالم غير عادل. ما أتمناه هو أن يحصل الإنسان في هذا المجتمع على القوت والمسكن؛ لكن يجد فيه أيضًا الإرادة. إذا أردت أن تعمل ستجد. لا ينبغي أن تفهمني غلط! أنا هنا لا أدعو إلى النظام الاشتراكي. ما أدعو إليه هو أن يكون هناك مجتمع يتوفر على كرامة مواطنيه. هل سويسرا أفضل منا سوى بالعمل الدؤوب وأنهم يبنون حياتهم وعملهم على الجدية؟! عادة ما أصادف الرئيس الفيدرالي راكبًا بجانبي على "الترام" لا حواليه موكب ولا ألف حارس، راكبًا وسط العاصمة برن مثله مثل أي مواطن يتمشى. عندما تجد مجتمعًا على هذه الحال فاعلم أنهم يعملون صح.. الإنسان هو الإنسان في كل مكان. لاحظ اليمني على على العادر بلده كيف تفتح له الفرص عكس ما هو عليه في الداخل.

- باعتقادي أن الأمر يتعلق بمساق تاريخي...؟
- هي مسالة تطور، فقط نؤمن أن مصيرنا بيدنا. ليس هناك قدر، نحن الذين نختار مصيرنا.

■ ما يلاحظ وبدأ يبرز مؤخرًا هذا الانبثاق والانتعاش للعرقية والعصبية والطائفية والتمذهب، نشاهد هذا في العراق والسعودية وغيرها كما برز في ما شهدته هنا صعدة.. ألا يشكل ذلك عائقًا أمام التوجهات نحو الدمقرطة؟

- هذه التناقضات تظهر في أوقات الأزمات وفي أوقات الفقر واللحظات الصعبة! ما حدث مع الحوثي؟ تعلم أساسًا أن السلطة لعبت دورًا في دعم حركة الحوثي بهدف أن تضرب أحزابًا دينية. هي لعبة، لكن نتائجها كانت وخيمة. لكن ليس من الأفضل أن ننظر إليها من منظور ديني، علينا أيضًا أن ننظر إلى الوضع الاقتصادي، وسنجد أن هذه المطالب كانت تأخذ صورة دينية، لكنها تعبر عن مطالب اجتماعية، تدافع عن مصالح، تريد أن تحصل على مكانـة. مـا حدث في العراق هي الحالة الضاغطـة فُتحت قبل أوانها فانفجرت في الوجه. ولا تتوقع سوى أنها تنفجر. وعلى هذا يجب مساءلة الولايات المتحدة عما حدث ويحدث. أليس هناك خبراء مجتمعات في ما يمكن أن تسفر عنه التناقضات؟! السعودية واحد من المجتمعات التي تحمل تناقضات كثيرة. هي لم تتخذ الأساليب الصدامية في القمع، لكن الوهابية في أجهزة الأمن السعودي تمارس نفس الأسلوب، وهو قمع الهوية: الهوية الشيعية، الهوية الإسماعيلية، الحجازية، الصوفية، والشافعية. هذه الهويات تواجه بالقمع. وهؤلاء ليسوا صامتين، بل إنهم في حراك، تجد ذلك على مواقع الإنترنت، وتجده في أكثر من صورة. ما يخفف من وطأة هذه التناقضات حاليًا هو ارتفاع سعر البترول، وهذا لحسن الحظ ذلك أن السعودية منذ أواخر الثمانينيات ونهاية التسعينيات كانت تواجه إمكانية الانهيار لأن أساستها قائم على مبدأ غير صحيح. توحيد الستعودية قائم على مبدأ: مذهبي هو الأصبح. تتذكر ماذا حصل مع الملك عبدالعزيز عندما استولوا على المناطق الشرقية، وما الذي كان الوهابيون يريدون فعله. مذابح حصلت وهذه الأشياء لم تنسَ، مازالت محفوظة في الذاكرة، وتجدها الآن في القراءة التي يعمد إليها الكثير من البحاثة من السعوديين الشبيعيين. إذ يعيدون قراءة التاريخ وفقًا لمنظورهم. مي يماني تعيد قراءة التاريخ من المنظور الحجازي. هذه عبارة عن صرخات استغاثة تظهر من حين إلى آخر. لكن النفط هو الذي يحول دون بروزها بشدة.

إذا لـم تنتهـز المملكـة العربية السعودية الفرصة المتاحة لها حاليًا مـن خلال هذا الفائض من النفط، بحيث تعيد تشكيل المجتمع بالشكل الذي يمكنه أن يعترف بالتناقضات الموجودة،

الهام مانع من أجل هوية الساهية ويعود المذهب الوهابي إلى موقعه باعتباره مذهبًا من بين مذاهب عديدة، وليس المهيمن؛ إذا لم تنتهز السعودية هذه الفرصة فما إن ينفد النفط فإن التناقضات ستطفو من جديد.

- إزاء هكذا تناقضات على صعيد كل بلد، برأيك إلى أي مدى يمكن أن تنجح تجربة التكتلات الإقليمية مثال مجلس التعاون الخليجي، وعلى ضوء مسعى اليمن للانضمام إلى هذا المجلس؟
- مجلس التعاون الخليجي أنشئ بهدف سياسي وقرار أمريكي سعودي. ما نجح فيه المجلس ليس سياسيًا ولا عسكريًا. بل نجح في التعاون الاقتصادي التجاري مثله في ذلك مثل الجامعة العربية والأمم المتحدة. انتظار اليمن للانضمام إلى المجلس مرهون برضا المملكة العربية السعودية. لكن إقصاء اليمن من مجلس التعاون الخليجي ليس من مصلحة دوله، لأن الخليجيين لا يريدون منطقة متوترة على حدودهم. الدعوات الخليجية المتكررة حول تهيئة اليمن شيء جيد؛ لأن عملية التهيئة هي أمر إيجابي، لاحظنا ذلك على عمليات تهيئة الدول التي انضمت إلى الاتحاد الأوروبي؛ إذ وضع الاتحاد الأوروبي عددًا من الشروط، وهو ما اضطر الدول الراغبة في الانضمام إليه للالتزام بهذه الشروط. ما أتمناه أن يلعب مجلس التعاون نفس الدور الذي لعبه الاتحاد الأوروبي مع الدول الأخرى من حيث تأهيله اقتصاديًا للدول التي انضمت إليه.

المشكلة أن مسألة انضمام اليمن إلى مجلس التعاون الخليجي مسألة مُسيّسة مرهونة برضا الأخت الكبرى: السعودية.

- لكن إدماج اليمن في المجلس ربما كانت رغبة أمريكية!
- أحداث ١١ سبتمبر الإرهابية بالفعل كانت مأساوية، رغم ذلك كانت لها فوائد خاصة فيما يتعلق باليمن. فمن ناحية أخذت السلطات اليمنية تنقلب على التيار الديني، ومن ناحية سياسية اتخذت الحكومة اليمنية خطوات كان من المفترض أن تتخذها منذ زمن بعيد، مثل فرض سيطرة الدولة على الأطراف. كانت الدولة دائمًا غير متواجدة، ومازالت غير متواجدة، لكنها بدأت تتخذ بعض الإجراءات التي من شأنها فرض هيمنة الدولة. من ناحية السياسة الخارجية ظلت اليمن مبعدة عن الولايات المتحدة بحكم الضغط السعودي. العلاقات اليمنية الأمريكية كانت تمر عبر القناة السعودية، وبشروط سعودية. بعد حرب الخليج الثانية وموقف

اليمن من الحرب المؤيد للعراق خسر اليمن الكثير، لكنه في المقابل لأول مرة يجد نفسه وحيدًا، دون الأخت الكبرى. وأيضًا في مواجهة مع الولايات المتحدة، لكن سياسة البقاء التي تنتهجها السلطة الحاكمة في اليمن، وجدت في الديمقراطية وسيلة لجلب الدعم الخارجي. حيث بدت انتخابات أبريل ١٩٩٣م، كأن اليمن البلد الأكثر ديمقراطية في العالم العربي، ناهيك عن شبه الجزيرة العربية، ومع استعداد اليمن للمشاركة في الحرب الدولية ضد الإرهاب أخذت عزلة اليمن تتقلص بحيث أصبحت العلاقات اليمنية الأمريكية لأول مرة مباشرة ولا تمر عبر قنوات الأخت الكبرى. كما باتت الولايات المتحدة تدرك طبيعة البيئة الاجتماعية في اليمن، وهي بيئة ملائمة لتخليق متطرفين وإرهابيين. فالفقر والأمية تربة خصبة لنمو وانتشار الخطابات المتطرفة.

كما أدى دخول اليمن في علاقات مباشرة مع الولايات المتحدة إلى تقديم الولايات المتحدة الدعم لليمن، وهو ما نأى باليمن عن الضغوط التي كانت تمارسها المملكة العربية السعودية.

دور السعودية في إضعاف الدولة في اليمن لا ينسى. منذ سبعينيات القرن الماضي ظل دور السعودية غير داعم لليمن كدولة، بل كان مضعفًا للدولة في اليمن. نوع من علاقة الحب والكراهية كانت قائمة بين السعودية والنظام في شمال اليمن. كان الدعم السعودي لليمن الشمالي منصبًا بهدف أن يواجه الشمال الجنوب، لا أن تقف الدولة على رجليها. مطلب السعودية كان أن تبقى الدولة في شمال اليمن ضعيفة.

- وهل تغير المطلب الآن؟
- أعتقد. لكن هذا لا يعني أن المملكة العربية السعودية سوف تسعد برؤية اليمن كقوة إقليمية مزدهرة. هناك دائمًا شكوك سعودية تجاه اليمن.
- هناك من يقول بمخاوف سعودية من أن تكون اليمن معبرًا للدمقرطة والتغيير في المجتمع السعودي..؟
- كان هذا في البداية، أما الآن فلم تعد اليمن هي الوحيدة، هناك البحرين والكويت، وهذه أصبحت مسرحًا لحراك سياسي حقيقي بضم المرأة إلى العملية الانتخابية كمرشحة.

لكن الشك تجاه اليمن قائم، وسيظل كذلك، لا سيما في ضوء الموقف الذي اتخذته اليمن

الهام مانع من أجل هوية الإسالية من حرب الخليج الثانية والداعم للعراق. وهذا الموقف اليمني لم يأتِ من فراغ، كان ردة فعل على السياسات السعودية التي كانت تتخذ ضده. العلاقات اليمنية السعودية حلقة مفرغة لا تحصد سوى الهواء. مع ذلك يمكن التغلب على كل هذا، وأمامنا في التاريخ الأوروبي العلاقات المتوترة التي كانت ما بين دوله لا سيما فرنسا وإيطاليا وألمانيا وبريطانيا، إذ ظلت الحروب الناشبة هي القائمة بين هذه الدول، لكنها تجاوزت تاريخها الدموي، وصارت ما هي عليه اليوم.

- لكن من الواضح أن ملف الأنظمة الداعمة لصدام حسين أغلق، نلاحظ ذلك من خلال الموقف الأمريكي من اليمن، كما استجدت معطيات جديدة على العلاقات اليمنية السعودية خصوصًا بعد اتفاقية جدة الحدودية، على ضوء هذا: هل هناك، في تقديريك، إمكانات فعلية لانضمام اليمن إلى مجلس التعاون الخليجي؟
- ممكن ذلك، لكن انتظار اليمن على باب مجلس التعاون الخليجي سيطول إلى أن تتأهل (تضحك).
  - حتى ولو كانت هناك رغبة أمريكية؟
  - (بانفعال) نحنا فاكرين أمريكا هي الله!!
    - لا، لكننا نعلم دورها الكبير والمؤثر..
- (مقاطعة) شوف! شوف اللي عملته في دعمها لأيمن نور! شوف اللي عملته الولايات المتحدة لدعم هؤلاء وما فعلته السلطات المصرية. مصر سبجنت أيمن نور خمس سنوات رغم أن وزيرة الخارجية الأمريكية ألغت لهذا السبب زيارة لها إلى مصر.

مصر مدركة ببساطة أنها تظل حليفًا استراتيجيًا للولايات المتحدة الأمريكية. منطقها تجاه الإدارة الأمريكية هو: افعلي ما شئت لكنك لن تستطيعي أن تغيري النظام، فالبديل هم الإخوان المسلمون. والولايات المتحدة تعرف طبيعة الإخوان المسلمين وخطابهم بشأن الحرب على الإرهاب، المسألة في النهاية مصالح. والولايات المتحدة مهما كانت قوتها تظل محدودة. رأينا ذلك عند دخولها العراق، فلم يتحالف معها سوى عدد من الدول الهامشية باستثناء أستراليا وبريطانيا.



■ هـل يعني ذلك أن الإدارة الأمريكية يمكن أن توافق بـأن يبقى الحكم فرديًا وأن يورث حسنى مبارك الحكم لنجله جمال؟

- حينما سئلت كونداليزا رايس حول توريث السلطة إلى جمال كان ردها: "هذا شأن داخلي". جمال مبارك ومجموعته هم من يشاركون في منتدى دافوس وهناك يلتقون قيادات دولية. ما قصدت إليه هو ألا ننظر إلى الولايات المتحدة بصورة مثالية. نعلم المواقف التي اتخذتها السعودية بعد أحداث ١١ سبتمبر. صحيح أن السعودية اتخذت الكثير من المواقف الداعمة لحرب الولايات المتحدة ضد الإرهاب، لكنها مع ذلك لم تتحرك قيد أنملة في ما يتعلق بالحريات، عدا انتخابات البلديات. هناك حدود لما يمكن للولايات المتحدة أن تصنعه.. المهم نحن نتأهل وأختنا الكبرى ترضى عنا (تضحك).

- حتمًا ســترضى! ذلك أن طبيعة السوق الرأســمالية تفترض مثل هذه الاندماجات، مع السوق المعولمة، صار الاندماج متطلبًا اقتصاديًا..؟
- ممكن أن تجير مثل هذا الاندماج لصالحك من عدمه. نعلم ما اتخذته الصين والهند في هذا الجانب: وظفتا الاندماج لصالحهما. والآن يجري الحديث عن القوة العظمى الصاعدة. ذلك أن العولمة سلاح ذو حدين. لقد جيرت الهند المتاح في هذه السوق فأصبحت الأولى في مجال تقانة الاتصالات. وكل بلد إما أن يستغل الفرص التي تفزرها السوق العولمية أو أن يغدو هو محل استغلال من قبل دولة أخرى. وهناك مساحة مشتركة للمصالح. المهم أن نستطيع الوقوف عليها ونستفيد منها.

العولمة ليست سيئة، ونتائجها يمكن أن تكون وخيمة إذا لم يجرِ التعامل معها بشكل جيد. النتائج تكون وخيمة بخاصة على القوى المستضعفة في أي مجتمع. نحن لم نصل بعد إلى مستوى الاستفادة من ثمار العولمة. علينا أولًا أن نقف وننهض.

- عودة إلى أحداث ١١ سبتمبر، ما هي التأثيرات التي تركها الحدث على أوضاع العرب والمسلمين في الغرب، باعتبارك من حملة الجنسية المزدوجة؟
- في سويسرا ربما كان التأثير الأساسي أنهم انتبهوا إلى أن هناك من يسمون مسلمين، وأن هـؤلاء يعيشون بين ظهرانيهم. وبدأ الاهتمام ينصب على معرفة: من يكون هذا الآخر؟ وهـل هـو بهـذه الخطورة بالفعل؟ ما الذي يدفع بهؤلاء إلى قتل أنفسهم؟ هناك في سويسرا

الهام مانع من أجل هوية الساهية وسائل إعلام متعددة. وهي تنطق بثلاث لغات: الألمانية، الفرنسية، والإيطالية. في المناطق التي تتحدث الألمانية حيث أعيش هناك صحف صفراء اتخذت من قضية المسلمين وسيلة للكسب، من طريق اللعب على هاجس الخوف بتخليق صورة المسلمين على شكل "بُعْبُع" بالتركيز على المساوئ. وحدث أن مثل هذه الصحف كانت تتجه إلى مسلمين سياسيين وإلى أئمة مساجد معروفين بوهابيتهم، ثم يحدثوهم عن الشريعة والرجم، فما يكون من هؤلاء الأئمة سوى الدفاع عن رجم الرجل والمرأة باعتباره جزءًا من الشريعة الإسلامية، وهكذا كان يجري استغلال آراء هؤلاء لتشويه صورة المسلمين، مع أن الرجم غير موجود في الشريعة.. يجري استغلال آراء هؤلاء لتشويه صورة المسلمين، مع أن الرجم غير موجود في الشريعة.. الإسلام. في الوقت نفسه حدث أيضًا حراك داخل الجاليات المسلمة، أنا شخصيًا انخرطت ضمن مجموعة أسسنا منتدى من أجل إسلام تقدمي. كما بدأت تظهر ضمن الجالية الإسلامية أصوات متعددة، حيث أخذ يبرز التنوع. قبل ذلك كان هناك انفراد بالخطاب من قبل ممثلين التيار إسلامي سياسي معين.

الآن أصبحت الجالية مفتوحة الساحة على الجميع بحيث وجدت أصوات عديدة تبرز وتؤكد أن الهوية الإسلامية أكثر تعقيدًا من حصرها في إطار أو صوت واحد.

أنا عربية، الدين مهم بالنسبة لي من جانب روحاني. أنا إنسانة أولًا عربية ثانيًا مسلمة ثالثًا. الخطاب بدأ يتغير بتغير وتعدد الأصوات. وفي الوقت نفسه أعداد المسلمين أخذت تتزايد. هناك نوع من الخوف سببه الصحافة الصفراء، وأيضًا التاريخ، لا سيما ذلك المتعلق بلحظات التصادم بين العالمين. هناك غياب في معرفة الآخر لدى الجانبين.

نحن هنا نتكلم عن الغرب، مع أن الغرب متنوع. وفي المقابل كان الأوروبيون داعمين للبنان أثناء حرب إسرائيل عليه أكثر من دول عربية. مواقف سويسرا من حرب لبنان كانت مواقف مشرفة. المطلوب خلق جسور للتواصل لتغيير صورة هذه الثنائية لدى الجانبين. ولا ننسى أن هناك مسؤولية يتحملها المسلمون أنفسهم. تتحدد هذه المسؤولية في أن مجتمعًا لا تؤمن بقيمه غادره. على من لا يستطيع أن يعيش أو يتكيف مع المجتمعات الأخرى مثل المجتمعات الغربية، أن يذهب إلى المملكة العربية السعودية أو إيران. هناك قوى إسلامية ترفض الاندماج تمامًا، وتعتبر المجتمع الأوروبي الذي تعيش فيه كافرًا.

■ هناك مبدأ نشر الدعوة عند مثل هؤلاء..؟



- هذه هي المشكلة. مشكلة الجيل الثالث من المسلمين أنهم لا يعرفون من هم، الجيل الأول كان همهم أن يأتوا ويستقروا. الجيل الثاني والثالث أخذ يبحث عن الهوية. وفجأة تأتي أحداث دولية تجعلهم يكتشفون أنهم لا ينتمون بالفعل إلى هذه الثقافة وهذا المجتمع. أصوات التطرف تأتي من هذا التيار. ثقافة الكراهية تنمو وتعشش جراء جهل مثل هؤلاء بتاريخهم وثقافتهم مما يسهل تسييسهم وجرهم إلى التطرف. هناك خطاب متطرف ينبغي مواجهته حتى داخل المجتمعات الأوروبية أيضًا.

#### ■ ألم تشهد سويسرا موجة عداء عنصرية؟

- في سويسرا لم يوجد مثل هذا. حدث فقط نوع من النقاش فجّره بعض المسلمين الذين يريدون بناء مساجد ووضع منارة عليها. وكأن مشاكل المسلمين كلها اختفت ولم يتبقّ سوى المنارة والهلال. هناك مشاكل عداء عنصري لكنها موجهة أساسًا ضد الأفارقة. تمييز على أساس اللون. لكن هناك أيضًا بعض التردد من قبل السويسريين إزاء المسلمين. أنا كثيرًا ما أستضاف في وسائل إعلام عديدة وأشارك في ندوات وألمس دائمًا نوعًا من الخوف. لا يعرفون من يكون هذا المسلم، ويريدون أن يعرفوا. عندما يتعرفون على أفكاري لا يجدون مشكلة. لكنهم ما إن يسمعوا صوتًا آخر متشددًا حتى يقعوا في حيرة. لا يدرون مع من يتعاملون. ليس هناك مشكلة في أن يحافظ الإنسان على هويته ويكون مندمجًا. الاندماج لا يعني الذوبان. للأسف بعض الأسر المسلمة ترفض، تعزل نفسها، وترفض التعاطي مع الاندماج، لدرجة أن البعض من المسلمين يرفض إرسال أطفاله في رحلات مشتركة تنظمها المدارس. ما يحدث في اليمن ليس غائبًا عن أوروبا حيث الفكر المنغلق حاضر في الجاليات الإسلامية في أوروبا.

■ لكن المشكلة تبقى في المنحى التبشيري في فكر الجماعات الإسلامية وما يترتب على ذلك من نزوع إلى العنف؟

- من هنا يأتي دورنا نحن. بأن نقول: لا، الدين لله، جانب روحاني. الإيمان بأن ديننا هو الأفضل سيبقى مشكلة بالنسبة لنا. الأديان الأخرى هي أيضًا تزعم لنفسها الأفضلية، ولكن ربما بأدوات مختلفة. لكن مشكلة التبشير غالبًا ما تتم بدعم مالي. فإذا ما كانت الحكومة السعودية كفّت عن دعم العمل الخيري التبشيري، إلا أن بعض العائلات الغنية والجمعيات والمؤسسات الدينية مازالت تعمل بشكل نشط في مجال الدعوة.



لا نريد منهم أن يخربوا حياتنا هناك. نحن لا نبحث عن صدام. الحوار هو الأساس بين الشعوب والحضارات. وكل موقف وسلوك يصدر، يجري توظيفه هناك من قبل القوى اليمينية المتطرفة، واستغلاله في رسم صورة سالبة للمسلمين باعتبارهم جماعات متخلفة.

القوة اليمينية في الغرب وكذا في العالم العربي والإسلامي ليس من مصلحتها وجود حوار بين الشعوب والثقافات، ومسؤوليتنا أن نعى لمثل هذا ونتصدى له.

نحن اليوم في لحظة حرجة توجب على كل منا اتخاذ موقف واضح. ليس بمقدورك أن تبقى محايدًا، ولا ينبغي عليك أن تكون كذلك. إنها لحظة حرجة، وبخاصة بالنسبة لتاريخنا نحن كمجتمعات عربية، ليس هناك عالمان، بل نحن جميعًا في عالم واحد.

● "النداء"، العدد ٧٩، الأربعاء ١٥ نوفمبر ٢٠٠٦

إلهام مانع من أجل هوية السالية

# 

#### الهاام مانسع

الأسود، لون الحياة. لون امرأة بلا حياة. لون مفروض. مفروض عليها، كالأجل.

دعوني أقص عليكم حكاية، حكاية جرت وقائعها في اليمن قبل نحو شهر ونصف. أقصها عليكم لدلالتها. علنا نشعر. علنا نتحرك.

حدث ذلك في مساء رمضاني. عدت إلى صنعاء من زيارة بحثية إلى عدن. كنت وحدى، واختصارًا للوقت استقللت طائرة، وبعد الوصول بحثت في المطار عمدًا عن تاكسي "راحة". خدمته راحة فعلية، بخاصة إذا كنت امرأة تحتاج إلى التنقل والعمل في أمان ودون إزعاج. وجدت سيارة تابعة للشركة، فأعطيت السائق العنوان. شاب لا يزيد عمره عن ١٩

عامًا. شاب يمنى اضطر إلى ترك مسقط رأسه، السعودية،

لأنه لم يتحمل إهانة رجل شرطة له، رد عليه، وحمل رده على ظهره مع قرار ترحيله. أوصلني إلى باب بيت أبي. وهناك سائلته أن يقدم لي إيصالًا بالمبلغ الذي دفعته. كان هذا ضروريًا بالنسبة لي. ربما لأننا تحدثنا طوال الطريق، ربما لأنه شعر أني أفهم أحاسيس غربته، بعيدًا عن وطن أحبه، وغريبًا في وطن يحبه. أو ربما لأنه

المفضاء بلين المتعنيب النئ علاسه البحث البحث المجتلني عند بسعدً الإغير لل فوفي طبيع عن تقييم حلية العجع المستندد والمستند المستندين المستند المستند المستند المستند المستند المستندين المشتبيين وللزبعيل ميازنة 2007 ألى لبعثة مشوكة للرأين

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

ببساطة إنسان مخلص في عمله، وجدته يفتح باب السيارة وهو يقول: لا يوجد لدي إيصال هنا، لكن انتظريني سأجلب لك إيصالًا من سيارة أخرى. وقفز من السيارة، ترك الباب مفتوحًا، والسيارة بمفاتيحها، وجرى إلى الشارع الرئيسي، شارع الزبيري.

شارعنا مسدود بحجرين إسمنتيين ضخمين، وأهل حارتنا طيبون، لذا لم يكن هناك داع للقلق، لكني لم أرغب في ترك سيارته مفتوحة هكذا والدخول إلى بيتنا. كان خيِّرًا، والخيرون يضربون بالصُّرم هذه الأيام. قررت لذلك أن أفعل شيئًا غريبًا على عاداتنا اليمنية، وأظنها أيضًا عادات شبه الجزيرة العربية. قررت أن أقف أمام الباب. أقف أمامه أنتظر. وقفت أمام العاب.

وقفت كما أنا. شعري ملفوف إلى الخلف، قميصي طويل الأكمام، وجونلتي طويلة. لكن وجهى سافر، وشعري حاسر. وقميصى أزرق سماوي فاتح، مبتهج كالسماء.

وقفت أنتظر، غير خجلة. لا أواري جسدي، لا أداري وجهى. أقف وأنا واثقة من نفسي. هذه أنا. أنتظر شابًا يريد أن يسدى لى معروفًا. ثم اصطدمت عيناى فجأة بشيخ، ليس شيخًا جليلًا، تنحنى له ولعمره تقديرًا واحترامًا. بل شيخ عابس. عابس. عابس. يحدق فيّ وهو غاضب. شيخ عابس، ينظر إلى وهو غاضب، ومعه امرأتان مشرشفتان، ترتديان الأسود من أعلى رأسيهما إلى أخمص قدميهما، لا يتبدى منهما سوى العينين. تلحقان به وهما تهرولان. يمشي أمامهما وهما تسابقان الأسود وراءه. وسلمعته يغمغم بألفاظ لا أفقهها، لكني عرفت معناها. كان يرفع يديه مشيرًا إلى، وحروف تتساقط على الأرض من شفتيه، لتجتمع في كلمات متقطعة "هـذه المرة (المرأة)... وقحة.. شـوفين (انظـرن) كيف تقـف...". يقول ذلك وهو يزمجس وينهس المرأتين، يهشهما كما يهش المرء الذباب، ثم يشسير لهما بيده بقوة أن امشسيا بسرعة، يقول ذلك وهو يحدق فيهما، عيناه تنفثان نارًا، كأنهما تسببتا في وقوفي أمام الباب، كأنهما نزعتا عن شعرى الحجاب، وأزاحتا عن صفحة وجهى النقاب، وزرعتا في نفسي الثقة، ألا أواري جسدي، ولا أداري وجهى، وأقف كما أنا واثقة من نفسى. ملعونتان لأنهما تنتميان إلى الصنف النسوي، مثلى، امرأة. لكنى امرأة لا تخجل من جسدها. هل كان أباهما؟ جدهما؟ أم زوج إحداهما؟ فالقانون في اليمن يتيح لابن الستين الزواج ببنت التاسعة، هل تعرفون هذا المصاب؛ لكن هذه قصة ساعود إليها بالتفصيل لاحقًا في المقال القادم. كما أن القانون يتيح لهذا الرجل أن يهش ابنته أو زوجته كما بهش المرء الذباب. امرأة ذبابة! بلا إرادة! يقول لها: امشي، فتمشي. يقول لها تحركي، فتتحرك. ثم يقول لها قفي، فتقف. هو لسانها، هو عقلها، هو إرادتها. شاءت أم أبت. امرأة ذبابة! متشحة بالسواد. يهشها رجلها كما تهش الدابة النباب. يهشها رجلها هكذا أمام الملأ، بلا احترام، بلا تقدير، ذبابة، بالنسبة له، هي ذبابة، لا قيمة لها، وهي تسمع وتطيع، تصغي وتطأطئ، تجري وتلهث، فهل لها من مغيث؟ لم أعبأ لم يقد اعتدت على العداوة من غيره، فما الجديد معه إذن؟ لكني حدقت فيهما، في المرأتين. بحثت عن عينيهما. إحداهما نفرت مني. أما الأخرى فلا. فوجئت بها تنظر إليّ هي الأخرى. تركتها تتفحصني. تحدق في كياني الواقف أمامها. ونظرت إليها بعينين مبتسمتين، الشخت نفسي وهي تمر وصاحبتها معها بجانبي، سمعت نفسي أحييهما بتحية اليمن "السلام عليكما". خرجت الكلمتان من فمي. هكذا. دون أن أدري. والغريب أني قلت العبارة وأنا متوجلة.. خائفة. أدركت وأنا أوطن نفسي على تقبل تجاهلها للتحية، أنها إن فعلت ستؤلمني.. كثيرًا. أن يلعنني هو، فهذا مفهوم، أما هي فلا. أشحت بوجهي، وأنا أقول لنفسي "لا عليك". كثيرًا. أن يلعنني هو، فهذا مفهوم، أما هي فلا. أشحت بوجهي، وأنا أقول لنفسي "لا عليك". لولا أنها ردت. ردت. سمعتها ترد علي، هامسة، مستحية، كأنها متوجسة، وهي تقول "وعليك السلام". أدرت وجهي إليها، نظرت إليها، ووجدت عينيها مبتسمتين. واتسعت ابتسامتي وأنا أتابع شبحها وهو يختفي وراء شيخها العابس الغاضب.. الدابة.

كانت سرنا. تحية سلام، تواطأنا بها على السلام، بيننا. تمتمت وأنا أنتبه لسائق السيارة المخلص يعود جاريًا وفي يده الإيصال "وعليك يا أخت السلام، أفضل السلام". كانت امرأة. متشحة بالسواد. لكنها ليست ذبابة.

● "النداء"، العدد ۸۲، الأربعاء ٦ ديسمبر ٢٠٠٦



## مصيرهابيده!

#### إلهام مانع

مسطين والسلطف للهدامية فمي ظل الاحتلال

العمني بنناعل السام

فاطمة ولمياء!\*

فتاتان يمنيتان.

التقيتهما في رحلة بحث ميدانية.

لكل منهما قصة،

لكل منهما حكاية ومصير.

ومعهما تتبدى ملامح قصة المرأة اليمنية، ونظيرتها في شبه الجزيرة العربية، والمرأة العربية بصفة عامة!

فاطمة فتاة ترعرعت في منطقة ريفية في المناطق الوسطى من اليمن، من أسرة فقيرة. والدها لم يتحصل على أي قدر من تعليم، ووالدتها توفيت وهي في التاسعة من عمرها.

ولمياء ابنة المدينة، أسرتها ميسورة الحال، والداها من عدن، مثقفان حاصلان على شهادات عليا من جامعات أوروبية عريقة، وانتقلا للعيش في صنعاء بعد الوحدة اليمنية.

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

فاطمة أجبرها والدها على الزواج وهي في التاسعة من عمرها.

في التاسعة من عمرها. أراد والدها أن يتزوج بعد وفاة أمها، فقدم فاطمة هدية لعائلة زوجته الجديدة،

هى ومهرها الذي ابتلعه بطنه.

وفاطمة لم تكن ترغب في الزواج.

فاطمة الطفلة أرادت أن تلعب.

فاطمة الطفلة أحبت أن تتعلم.

فاطمة الطفلة لم تفهم معنى الزواج.

فاطمة الطفلة لم تعرف معنى الجنس بين الرحل والمرأة.

أرادت أن تلعب، أحبت أن تتعلم، أرادت أن تحيا، فرفضت الزواج.

ضربها أبوها،

ضربها،

ضربها،

حتى صمتت.

فتزوجت،

وهي في التاسعة،

واغتصبها زوجها، ابن الثلاثين، ليلة نحرها.

ولأنها كرهته بدأ يضربها هو الآخر.

كانت تلجأ لأبيها فيضربها ويعيدها من جديد إلى زوجها ذاك الذي يضربها.

فطفح بها الكيل يومًا، وهربت

هربت إلى عدن.

وقبضوا عليها وهي في العاشرة من عمرها... بتهمة الدعارة!

في العاشرة من عمرها!

حُكم على فاطمة بالإيداع في إصلاحية لمدة سنة أشهر، لكن عدن أيامها لم تتوفر فيها

الهام مانع من أجل هونة الساسية

إصلاحية للأحداث، فأودعوها السجن!

طفلة في العاشرة أودعوها السجن!

ثم زادوا وحكموا عليها بالسجن ثلاث سنوات أخرى حمايةً لها! حماية لها من أبيها الذي رفض استلامها بعد انتهاء مدة الحكم الأولى.

التقيت فاطمة في دار الإغاثة الاجتماعية في محافظة عدن، وهو مركز الإغاثة الوحيد في شبه الجزيرة العربية لرعاية النساء –أو بالأحرى الطفلات– السجينات المفرج عنهن وضحايا العنف العائلي.

التقيتها وهي تتهيأ للبدء في دراستها الثانوية.

هذا عن فاطمة.

لمياء قصتها قصة أخرى.

لمياء قصتها قصة فتاة تُشرع أمامها الأبواب دون قيود.

طفلة يحبها أبواها.

لم تُبتلُ بالفقر، لم تبتلُ بموت الأم، لم تبتلُ بجهل وجشع وأنانية الأب.

ابنةً، يؤمن والداها بحقها في العلم، في الحياة، حقها في أن تكون! أن تكون كما تشاء بومًا ما.

تدرس في مدرسة خاصة تهيئها لعلوم المستقبل، وللحديث بأكثر من لغة، عربية وأجنبية.

فالمدارس العامة في اليمن لا تخرج سوى أنصاف متعلمين... يا للأسى.

تتلقى دروسًا في الموسيقي،

وتستمع إلى أمها كل ليلة وهي تقص عليها حكاية جديدة.

وتدري أنها يومًا ما ستدرس في جامعات أوروبية، كي تكون مؤهلة للعمل في أي بقعة من العالم.

وتدري أنها يومًا ما ستختار شريك حياتها بإرادتها الحرة.

دون إكراه، دون فرض، ودون ضرب.

التقيت لمياء في بيت والديها في صنعاء، بيت أسرة تحب ابنتها.

إلهام مانع من أجل هوية السالية لمياء قصتها قصة ما كان ممكنًا لفاطمة، لكنه لم يكن أبدًا متاحًا لها.

والتنافر الحاد بين مصيريهما يحدد لنا ملامح قضية المرأة اليمنية خاصة، والعربية بصفة عامة.

مصير المرأة أسيرٌ لنوعية الأسرة التي تنتمي إليها، ومستواها التعليمي والاقتصادي. هكذا بنساطة.

ومصير المرأة وهي طفلة يرتبط جوهريًا بموقف الأب، أو الأخوة والأعمام في حال موته، منها.

هذا هو المحك.

فالفقر لا يعنى الحكم على المرأة بالدفن حية.

يكفى أن يحب الأهل ابنتهم ويؤمنوا بها،

كى تنجح إذا كانت مؤهلة لذلك.

لا، المحك هو موقف الأب.

هل يحبك أبوك، أم يراك مصيبة ستجلب على رأسه العار؟

هـل يعتبـرك كيانًا كاملًا يجبُ احترامُه، أم لا يرى فيك سـوى بقرة يعلفها إلى أن يفتح الله عليه بشار يقدم له السعر المناسب؟

أي نوع من الآباء أبوك؟

هذا هو السؤال، لأنه السؤال الذي سيحدد مصيرك.

فمصيرك في النهاية بيده.

والمأساة في هذا السؤال أنه إذا كنتِ مختلفة، إذا كنتِ مستقلة، إذا كان عقلك يتفجر حيوية وإرادة، إذا أردت أن تحيي، أن تكوني أنتِ، أنتِ لا إمعة، وكان أبوك من النوع الثاني، فإنك لا محالة ستعانين.

ستواجهين الهول كي تكوني.

وغيركِ دُفنت وهي حية.

وغيرك ضُربت حتى صمتت.

الهام مانع من أجل هوية الأساليا؟

وغيرك اغُتصبت ليلة نحرها.

والمأساة الأكبر في هذا السؤال: أن الدولة تبدو كما لو كانت غائبة. رفعت يدها، وهي، كما الأب، حزِّ من المشكلة.

عندما يتعلق الأمر بقصة فاطمة فإن الدولة في اليمن تتحمل مســؤولية زواجها في سـن الطفولة، الدولة هي المسؤولة هنا.

الدولة هي التي عدلت قانون الأحوال الشخصية الذي أصدرته دولة الوحدة عام ١٩٩٢، والذي حدد السن الأدنى لزواج الفتاة بخمسة عشر عامًا في نص واضح: "لا يصح تزويج الصغير ذكرًا أو أنثى دون بلوغه خمس عشرة سنة".

عدلت عام ١٩٩٩ بناء على إصرار من القوى الإسلامية والمحافظة، وبصمت ولامبالاة من الحزب الحاكم، لتتحول المادة إلى: "عقد ولي الصغيرة بها صحيح، ولا يمكن المعقود له من الدخول بها ولا ترف إليه إلا بعد أن تكون صالحة للوطء ولو تجاوز عمرها خمس عشرة سنة".

والد فاطمة اعتبر أن التاسعة سن صالحة للوطء.

وغيره سيعتبر السابعة سنًا صالحة للوطء.

وسواء كانت سن الوطء التاسعة أو السابعة أو العاشرة، فإنها، وفقًا للمعايير الدولية، يتم تصنيفها ببساطة على أنه "اغتصاب لطفلة"، لا يوجد تسمية أخرى لها.

ولأن المسئلة تتعلق بعملية اغتصاب للطفولة يحق لنا أن نتساءل عن سبب إصرار القوى الإسلامية والمحافظة على تشريع هذا الانتهاك؟

هنا يتبدى لنا الطابع السياسي لقضية المرأة. لكن هذا موضوع المقال القادم.

\* الأسماء مستعارة

● "النداء"، العدد ٨٤، الأربعاء ٢٠ ديسمبر ٢٠٠٦

إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

## ورالسرئيسس

## إلهام مانسع

تقول الحكاية إنه إثر سقوط نظام الرئيس صدام حسين وتكالب بعض المواطنين العراقيين على نزع صوره والدوس عليها وعلى تماثيله بأرجلهم، أصدر الرئيس اليمني على عبدالله صالح أمرًا. ونفَّذُ أمره على الفور.

> أمر الرئيس اليمنى على عبدالله صالح بنزع صوره هو من الشوارع.

صوره التي تناثرت هي الأخرى في كل زاوية من زوايا اليمن.

أزعجته صور المواطنين وهم يهللون ابتهاجًا.

أزعجته صور المواطنين وهم يشفون غلهم بالدوس على صور الرئيس بأحذيتهم.

أزعجته صور الفرح بزوال الرئيس.

أزعجته.

فأمر بنزع الصور.

فلىي رجاله الأمر.



إلهام مانع من أجل هوية السُسُمِيةُ



كان ذلك في عام ٢٠٠٣.

بعد ثالث انتخابات برلمانية من عمر الوحدة اليمنية.

ويقول البعض إن تلك الحكاية شائعة.

شائعة، تناقلها الناس في اليمن.

فقد انتهبوا فجأة إلى اختفاء صور الرئيس،

واستغربوا لاختفائها بين ليلة وضحاها.

استغربوا الأمر.

شم تذكروا أن قبل الليلة، وقبل ضحاها، شاهدوا على شاشات التلفزيون صور بعض العراقيين وهم يُسقطون تمثال من كتم على أنفاسهم لعقود طوال.

ربطوا بين الأمرين.

فقرر البعض إنها شائعة.

إلهام مانع من أجل هوية الإساليمية

لكن من حكاها لى لا يقص الشائعات.

سمعتها منه وأنا في اليمن، بصفتي صحافية أنذاك تنقل وقائع تلك الانتخابات كمندوبة عن موقع سويس إنفو العربي التابع لهيئة الإذاعة والتلفزيون السويسرية.

كان ذلك في عام ٢٠٠٣.

والإنسان بطبعه يهفو إلى النسيان.

خصلة جُبل عليها الإنسان:

أن ينسى أن كل شيء إلى زوال،

ينسبى أن كل إنسان، كان ما كان، سيذوق الموت،

يلاقيه،

ثم يندثر في أروقة النسيان.

ذلك طبع فُطرت عليه النفوس،

ضرورة تمكننا من البقاء،

كي نتمكن من الحياة.

لكن تلك الفطرة تتحول إلى لعنة، عندما تتمكن من نفس الحاكم.

تلك الفطرة تتحول إلى كابوس، عندما تكون سلطة الحاكم مطلقة،

لا يقيدها دستور،

لا تقيدها سلطة تشريعية أو قضائية،

في الواقع لا يقيدها سوى الموت.

وفي حالة حكامنا العرب، تلك خصلة تأصلت في نفوسهم،

رضعوا من حليبها،

وفُطموا عليها،

ثم دأبوا على الاستنشاق من هوائها.

كلهم بلا استثناء،

يظنون أنهم باقون إلى الأبد في سدة الحكم.

إلهام مانع من أجل هوية المسالمية

كلهم بلا استثناء،

يظنون أنهم الرب،

في بلدان لا رجال ولا نساء فيها.

كلهم بلا استثناء،

يظنون أن كلمتهم حق،

رأيهم الصواب،

نزواتهم القانون،

وأن الله سبحانه،

ربي وربكم،

وربهم،

اختارهم هم تحديدًا،

هم لا غيرهم،

کی پحکموا،

كي يتجبروا،

کی یغلوا،

هم لا غير.

كلهم بلا استثناء.

ولأن الأمر كذلك،

مرت الأعوام،

ثلاثة تحديدًا.

ثلاثة أعوام كانت كافية كي يزول الأثر.

أثر صور المواطنين وهم يدوسون على وجه الرئيس المخلوع.

تماهت معالم الصور،

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية إلاسالكية

ثم تداخلت،

ثم تلاشت مع الوقت،

فلم يبق منها من أثر سوى صور العنف القائم في العراق،

فنُسى الدرس.

وكرت السيحة.

انتخابات جديدة في اليمن،

انتخابات هامة،

انتخابات رئاسية وقف فيها الرئيس مع منافس له،

منافس اختارته معارضة بدأت تلتقط أنفاسها وتحدد موقعًا لها في الخارطة السياسية،

منافس جدِّيّ هذه المرة،

ليس إمّعة.

منافس خشيت منه حاشية الرئيس إلى المدى الذي دفعها إلى دفع المليارات من الريالات ثمنًا لصور الرئيس.

صور الرئيس،

نفس الرئيس،

ترتفع في الزوايا والأروقة،

صوره وهو يبتسم،

صوره وهو يكشر،

يضحك،

أو يصغى جادًا،

يرفع يده محييًا جمهورًا لا نراه،

ينحني على طفل أو طفلة يقبلها،

يتحدث برفق مع مسكين عجوز.

صور الحاكم،

إلهام مانع من أجل هوية السالكية

كل صورة يرتدي فيها زيًا،

زي برسالة،

زى عسكرى يمثل خلفيته،

زي يمنى يمثل أصالته،

وزي أوروبي: بدلة تعكس قدرته على الحوار مع العالم.

صور الرئيس،

ملونة،

زاهية.

دفعت الدولة ثمنها،

ثم دفعت النخبة، سياسية أو قبلية أو اقتصادية،

ثمن اللوحات التي ارتفعت بعد انتخابه.

انتشرت من جدید،

توالدت من جديد،

وارتفعت من جديد،

تعلن مولد عهد قديم،

تخرج لسانها

لنا،

متحدية،

وتقول: إن الإنسان بطبعه،

يحب النسيان.

● "النداء"، العدد ٨٦، الأربعاء ١٧ يناير ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية إلاساليم؟

#### إلهام مانسع

"لا تنسينا!"..

كم مرة قيلت لى هذه الجملة؟

ثلاث مرات.

قالها لي عراقيون وعراقيات التقيتهم صدفة خلال زيارتي الأخيرة إلى اليمن.

قالها لي من حدثني في مكتبة دار القلم، أو من استوقفني أمام بلدية صنعاء، أو من زارتني مرحبة بقدومي وفي يدها حلوى عراقية.

> عراقيون وعراقيات، من خيرة العقول، دفعتهم الحرب دفعًا إلى مغادرة بلادهم. شردتهم.

> > "لا تنسينا!".

ذكرتني الجملة بعبارة أخرى قيلت للصحافي السويسري كريستوف بلات، الذي زار العراق

الهام مانع من أجل هوية المساهية قبل الغرو الأمريكي لها، واتخذها عنوانًا لمقالة له نشرتها صحيفة am Sonntag NZZ الأسبوعية الناطقة باللغة الألمانية، في فبراير ٢٠٠٣. "اذكروا العراقيين بالخير!". تلك كانت العبارة التي احتفظ بها من زيارته، وعبر عنها بصدق في مقاله.

هل نذكرهم بالخير اليوم؟ أم نسيناهم؟

دعوني أصغ السؤال بطريقة أخرى: هل لاحظتم ما يجري حولنا في العالم العربي اليوم؟ إذا لم تلاحظوا أنصحكم بالانتباه:

من قبل قيل لنا إننا مسلمون، أو بالأحرى أن ديانتنا الإسلام (لن أدخل الآن في نقاش حول مفهوم الهوية، فأنتم تعرفون أن الهوية لدي هي الإنسان، لكن هذا موضوع آخر). وعندما قيل لنا ذلك، لم ننتبه كثيرًا إلى التفاصيل.

ديانتنا هي الإسلام، وأركانها خمسة، أليس كذلك؟

ليس فعلًا. فالسؤال الذي نطرحه اليوم بلا مواربة: إلى أي مذهب تنتمى؟

هل أنت سني أم شيعي؟ إلى أية طائفة تنتمي؟

أصبح هذا هو السؤال!

هل لاحظتم ذلك؟ هل لاحظتم كيف تحولت الصحف الرسمية السعودية والمصرية إلى منابر للدفاع عن المذهب السني؟ أو كيف أصبح الشيخ يوسف القرضاوي يخصص خطب الجمعة التي يلقيها من قطر لتمجيد صحابة الرسول، ثم يغمز بمن "يشتموه"؟ هل لاحظتم كيف أصبح الحديث اليوم عن الخوف من "التشيع" في البلدان "السنية"؟

أخشى أيها الأعزاء إننا تحولنا من جديد إلى مخالب في معركة ليست معركتنا.

خــلال الحرب الباردة جندت المملكة السـعودية مقدراتها الوهابية لمواجهة المد الشـيوعي. وكانت الحصيلة: الأفغان العرب، ومد الإسلام السياسي الذي نعايش واقعه مرًا اليوم.

حدث ذلك بالتعاون مع الولايات المتحدة.

اليوم تقف الولايات المتحدة في مواجهة مع إيران الشيعية.

مواجهة سياسية.

لا أزعم أنى أدعم إيران فيها.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

على العكس من ذلك.

فموقفي مبدئي حاسم ضد مفهوم الدولة الدينية، إيرانية كانت أم سعودية.

لكن المشكلة أن الولايات المتحدة في مواجهتها مع إيران، وبسبب الكارثة التي تسببت فيها سياستها غير المدروسة في العراق، وجدت نفسها تضطر إلى اللجوء إلى حليفتها "القديمة"، السعودية، ومعها "الدول الصديقة" في المنطقة، ولتذهب الديمقراطية ومن يدعو إليها في المبلدان العربية إلى الجحيم.

الحليفة "القديمة" ومعها الدول "الصديقة" لهم أيضًا مصلحة في مواجهة المد الإيراني في المنطقة، بخاصة وأن الأخيرة لا تخفي رغبتها في "تزعم" العالم الإسلامي، كما أنها تشد بخيوطها كثيرًا من القوى السياسية العربية، ولتثير من جديد مخاوف "العرب" من المد "الفارسي".

هي قصة صراع قديم، تمتد جذوره في ماضٍ لا نعيه اليوم، لكننا نستشعر توابعه رغم ذلك.

لذا لم يكن غريبًا أن تهب الحليفة القديمة بحماس للعب الدور نفسه، نفس الدور الذي قامت به قبل ثلاثة عقود.

دور المصدر لأيديولوجية مناهضة لجبهة "الشر" الجديدة.

من قبل كان "الإسلام السياسي" هو الأيديولوجية المستخدمة لمواجهة الفكر الشيوعي "الملحد".

السوم أصبح "المذهب السني" هـو الأيديولوجية المستخدمة لمواجهـة "الفكر الشـيعي" المتطرف.

وكلاهما في صورته السعودية أو الإيرانية متطرف.

ونحن، أيها السادة، نحن من يسقط في شبكة العنكبوت هذه، غير مدركين.

لعبتهم السياسية ليست دينية.

هدفها القوة والمصلحة.

لا دخل لله فيها.

هم يحددون أهدافها، وهم يضعون استراتيجيتها.

الهام مانع من أجل هوية الساسية

لا دخل للإيمان فيها.

ورغم ذلك نجد أنفسنا اليوم نسئال: "هذا شيعي؟ بل هذا سني؟ إلى أية طائفة تنتمي؟ وفي أي مسجد تصلى؟ إياك والصلاة في مسجد للشيعة؟ ابتعد عن مسجد السنة؟".

نحن من يقول ذلك.

كنا نقول ذلك في الماضي همسًا.

اليوم نقولها جهارًا، بلا حياء، بلا خجل.

لسنا مسلمين إذن!

بل شيعة، بل سنة،...

ولأننا نفعل ذلك نسيناهم.

نسيناهم!

نسينا العراقيين، ونسينا العراق.

لم نأبه لدمائهم وهي تسيل.

لم نعبأ بأطفالهم وهم يقتلون.

ولم نهتم بوطنهم وهو يتمزق.

كأنهم ليسوا منا.

أتعرفون لماذا؟

لأن أكثر من سبعين في المائة من العراقيين شيعة!

هذا هو السبب ببساطة.

ألا نخجل؟

لو كانت الأغلبية سنية، وحدث لها ما يحدث للعراقيين اليوم، لقامت القيامة ولم تقعد.

لو..

لكنها ليست كذلك.

ولذلك نصمت، نصفر، أو نشخر، أو نبصق، لا يهم؛ هم ليسوا منا.

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية الشسائلية

ولذا، يا للخزي! لم نعباً كثيرًا بما فعله صدام مهم. ولذا، يا للعار! لا نعبأ كثيرًا بمصيرهم بعد صدام اليوم.

"لا تنسينا!"..

أنا لم أنسَ.

لم أنسَ أنهم عراقيون،

ليسوا سنة، ليسوا شيعة، ليسوا أكرادًا..

بل عراقيون.

وعراقيون سيبقون.

ليتهم هم لا ينسون!

كما لم أنسَ أن ديانتنا هي "الإسلام"، ليست شيعية، ليست سنية.

وحبذا لو أعدنا هذه الديانة إلى موقعها الطبيعي، إلى الحيز الروحاني لا غير.

حبذا لو أبعدناها عن السياسة، حتى لا تصبح إمعة لأولى الأمر.

ثم أخرجناها من واقعنا اليومي، حتى لا تصبح قيدًا مضنيًا.

ثم ألغيناها من لغتنا الخطابية، حتى لا تتحول إلى مضغة تلوكها الألسن.

حيذا لو نظرنا إلى يعضنا البعض،

ونقول: هذا إنسان وذاك إنسان،

وليؤمن هذا أو ذاك يما يشاء.

● "النداء"، العدد ٩٠، الأربعاء ١٤ فبراير ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

#### هـكـدا تحـدث ا

## إلهام مانسع

هكذا تحدث شيخنا الجليل. وليته ما فتح فمه. ليته أغلقه، وسكه بالضبة والمفتاح. لكن ما لم بقله كان أكثر إفصاحًا.

الشيخ الذي أعنيه هو الشيخ عبدالمجيد الزنداني، رئيس مجلس شورى حزب التجمع اليمني للإصلاح.

وحديثُه أدلى به إلى الصحافي سامي كليب في برنامج "زيارة خاصة" الذي بثته قناة "الجزيرة" الفضائية يوم الجمعة الموافق ٢٣ فبراير٢٠٠٧.

تحدث الشيخ عن أمور كثيرة، وصمت عن أمور أخرى. وعندما صمت كان صمته كلامًا!

> إلهام مانع من أجل هوية إلسالهيا

رفض على سبيل المثال أن يدلي برأيه عن أسامة بن لادن.

قرر ألا يتحدث عنه، لا بالخير، ولا بالشر.

وإن كان يميل إلى الحديث عنه بالخير.

يميل كثيرًا..

أعمى من لم يرَ الحرج الذي أصابه.

ويقول: "ليذهب إليه من يريد أن يعرف أسبابه ويسأله".

ألا يستحى شيخنا؟

كل هذا الدمار، هذه الدماء، ولا ينتقد؟

كأن بن لادن لم يتسبب بالمصائب لمنطقتنا؟

هل نسيتم السبب؟

هل نسيتم البداية؟

هل كانت الولايات المتحدة سـتهاجم أفغانسـتان، ثم تجد العذر لغزو العراق لولا تفجيرات الحادي عشر من سبتمبر الإرهابية؟

وهي إرهابية إخوتي.

لا صفة لها غير ذلك.

ثلاثة آلاف مدنى، بين طفل وامرأة ورجل، قُتلوا بلا ذنب. قُتلوا وهم آمنون.

فهل نسمي ما حدث عملًا إنسانيًا؟

لم تكن هذاك حرب أفغانستان حتى نغضب منها.

لم تكن هناك حرب العراق حتى نحقد على من سيرها.

ولم تكن قضية فلسطين الهدف من تحرك بن لادن، بل ببساطة: إخراج "القوى الصليبية والصهيونية من أرض شبه الجزيرة"، يعني: إزالة القواعد العسكرية والقوات الأمريكية من السعودية. كان هذا حديثه آنذاك.

هل نسيتم هذا؟

لا تنسوا الأسباب.

الهام مانع من أجل هوية السالية

لا تنسوها.

فمقدرتنا على فعل ذلك عجيبة.

كما لا تنسوا البدايات.

لأننا إن فعلنا تهنا.

البداية كانت مع ذلك العمل الإجرامي.

وشيخنا صامت.

شيخنا محرج.

شيخنا لا يريد أن يرفع صوته ناقدًا.

ألا يستحى؟

شيخنا الجليل تحدث أيضًا عن المرأة، وعندما فعل تمنيت لو أنه صمت، لكني مع ذلك كدت أبتسم.

كدت.

لنستمع إليه وهو يرد على سؤال الصحافي القدير: "هل حضرتك مع أن تصبح المرأة وزيرة أو سفيرة؟".

الشيخ: "أسألك سؤالًا، لماذا لم تنتخب امرأة رئيسة للجمهورية في الولايات المتحدة منذ ٣٠٠ عام؟".

يقاطعه سامي كليب قائلًا: "يبدو أنها ستنتخب" (يقصد ترشح هيلاري كلينتون للرئاسة). لكن الشيخ يصمم: "لا، لا، أسالك عن ٣٠٠ عام. المرأة يفترض أن تتزوج أو يحكم عليها بالتبتل؟ ما رأيك في هذا؟".

رد عليه الصحافي القدير بالقول: "تتزوج إذا شاءت".

شيخنا الجليل لا فض فوه، رد قائلًا: "لا، لا بد أن تتزوج، مش إذا شاءت. لا بد أن تتزوج المرأة لأن الله خلقها لذلك. إذا حملت المرأة وإذا ولدت وإذا أرضعت، اليوم في بريطانيا يعطون

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

المرأة سنة للإرضاع، لما لا يعطونها للرجل؟".

كما قلت لكم، كدت أبتسم.

أبتسم لأن الإناء ينضب بما فيه. وعقلية الشيخ الجليل تظهر ببساطة أنه لا يعرف من العالم الكثير.

وهو أمر مفهوم من شخصية صقلتها بشكل رئيس تجارب (تكفيرية) عايشها في السعودية (الحركة الوهابية) وأفغانستان (الأفغان العرب) ثم اليمن (الأفغان اليمنيين).

هو لم يعرف من العالم غير ذلك. كما لم يعايش من الفكر إلا فكرًا جهاديًا عنيفًا يقسم العالم إلى معسكرين: واحد للمؤمنين وآخر للكافرين. وداخل المعسكر الأول تقف المرأة دائمًا في الخلف، تسمع وتطيع وتنجب.

هل نلومه إذا كان يرى العالم من خرم إبرة؟

زد على ذلك أن الغرب لديه نموذجان: الولايات المتحدة، وبريطانيا.

هو لا يعرفهما أيضا في الواقع. كل ما يعرفه هو ما قرأه عنهما. وما قرأه لا يكفي.

ولو قرأ أكثر، لو سافر أكثر، لو اختلط بالبشر أكثر، بتنوعهم وثرائهم الفكرى؛ سيرى أن النموذج في مشاركة المرأة السياسية ليس الولايات المتحدة (أليس من الغريب أن يعتبرها الشيخ النموذج وهو الداعى إلى دمارها؟!)، ولا بريطانيا. بل الدول الإسكندنافية.

هناك يتقاسم الرجل والمرأة السلطة بالمساواة. والسلطة هنا تعنى: التشريعية والتنفيذية و القضائية.

هناك لا يهم إذا كان الحاكم رجلا أو امرأة.

كلاهما إنسان.

وكل منهما يعمل كخادم لشعبه عندما يصل إلى السلطة.

وكل منهما قادر على أن يبدع وينتج.

إلهام مانع من أجل هوية السالمات

ليسا عدوين ليعضهما.

ليسا في حالة تنافس.

ليسا في معركة على أحدهما أن ينتصر فيها ويقود الثاني.

بل شریکان.

رجل وامرأة.

إنسان وإنسان.

وهناك يحصل الرجل كما المرأة على إجازة أبوة، سنة كاملة أو أكثر لو أراد.

معلومة جديدة يا شيخنا الجليل؟

والرجال يأخذون تلك الإجازة مبتهجين.

هل اندهشت أيها الجليل؟

فالطفل هناك شأن يتعلق بالأسرة، بالأم كما الأب.

لأن الأسرة هناك كما الزواج مسئلة شراكة.

يتعاون فيها الرجل والمرأة، فردان عاقلان بالغان راشدان، على الحياة في درب مشترك، باختيارهما!

بإرادتهما الحرة.

فليس بالقهر تتزوج النساء يا شيخنا العزيز.

لاهنا، ولاهناك.

لكن شيخنا لا يعرف ما المرأة.

لا يعرفها بالغة راشدة.

لا يعرف ما الجمال في قوتها.

لم يجرب مرة أن يراها كإنسان،

مثله.

إلهام مانع من أجل هوية الإساليميّ

مثله؟

شيخنا لا يرى فيها سوى ما يخيفه،

ما بخشاه،

ما بهانه.

ثم لا يرى فيها سوى ما يؤكد عادات بدوية أبوية متسلطة،

وبالية (هكذا بجب وصفها إخوتي)،

لا علاقة لها بالدين ولا بتفسيره،

ربى وربكم لم يقل: "على المرأة الزواج شاءت أم رفضت"،

ربي وربكم لم يقل: "لا يجوز للمرأة أن تقود الرجال الأجانب"،

فشيوخ وعلماء أجلاء كثيرون، من السنة والشيعة، قالوا: "بل يجوز لها فعل ذلك"، والفكر العاقل الحريقول: "بل هي قادرة على فعل ذلك".

ألا نغنى صباح مساء ببلقيس ملكة سبأ؛ بأروى ملكة اليمن؟

ألا نفخر نحن اليمنيين بأمة العليم السوسوة؟

هل نسيتها يا شيخنا الجليل؟

لكنك بالتأكيد لم تنسَ رؤوفة حسن؟

معك حق. لا داعى لفتح الملفات القديمة.

أذكرك بها لأننا نرفع رأسنا في الخارج بها أيضًا.

هل قرأت لايتسام المتوكل؟ أو لأروى عثمان؟

علىك أن تقرأ لهما.

لكنى أعرف أنك لا ترى الجمال في الشعر،

كما تنفر من الكلمة عندما تخرج عن إطارك الفكري.

تلك نماذج عندما وجدت الفرصة نبغت وأبدعت.

إلهام مانع من أجل هوية السالمات

وغيرهن كثيرات.

ودورنا أن نهيئ للمرأة اليمنية الفرصة كي تبدع وتحيا.

لا أن نضع في طريقها العراقيل.

ألا يكفى الفقر والجهل حتى نزيد عليهما فكرًا باليًا؟

لكن شيخنا يقول: "هكذا يقول الله، هكذا يقول الرسول، وعليكم السمع والطاعة".

ويرفع صوته وهو يقول.

ويبهرر وهو يقول.

وشيخُنا هو الذي يقول.

شيخُنا هو الذي يقول.

لا الله ولا رسوله.

تنزه الله تعالى عما يقول.

إذن:

هكذا تحدث شيخنا الجليل.

عندما صمت تمنيت أنه لم يصمت.

وعندما تحدث تمنيت لو أنه سكت.

وكلاهما،

حديثه وصمته،

كانا مخزيين.

● "النداء"، العدد ٩٢، الأربعاء ٢٨ فبراير ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية المساكياة

# امرأتنا القوية!

#### إلهام مانع

عيدُنا يحتفى العالم به يومًا،

ثم پنساه.

كأنه جاء كى نبكى عليه!

نتحدث كثيرًا في الثامن من مارس عن أوضاع المرأة المتدنية والتمييز ضدها.

نتحدث كثيرًا.

نرفع أصابعنا، ثم أيدينا، ثم حناجرنا وأصواتنا معها، منبهين، محذرين، قلقين.

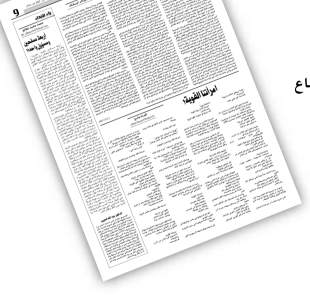
مسكينة امرأتنا.

عليها العوض امرأتنا.

تعانى كثيرًا امرأتنا.

يا عيني على امرأتنا.

نتحدث كثيرًا يوم الثامن من مارس.



إلهام مانع من أجل هوية إلى أجل هوية

نرغي، ونرغي، ونرغي.

حتى تيح أصواتنا.. أمام الميكروفونات.

ونسمعها وهي تبح طوال اليوم،

ثم نسمعها وهي تخفت،

ثم وهي تغيب،

وعندما يحل الظلام على ليل الثامن من مارس، نسمعها وهي تكف عن الكلام.

واجبٌ وأديناه.

امرأتنا المسكينة... دافعنا عنها... وبحماس.

ثم... وينفس الحماس... ننساها.

ننساها اثنى عشر شهرًا إلا يومًا.

تلك المسكينة،

يكفيها يومًا نذكرها فيه.

ربما لذلك دأبتُ دومًا على تجاهل ذلك اليوم.

أهنئ أصدقائي وصديقاتي به.

أتلقى الزهور من زوجي فيه.

لكني لا أتحدث عنه في حينه، لا بالخير ولا بالشر.

وأعرف أن تسمية ذلك اليوم حدث هام.

وأعرف أن تغيير واقع امرأتنا هو المفتاح لتغيير واقعنا المتخلف.

لكن أعرف أيضًا أن امرأتنا لم تكن مسكينة يومًا.

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟

امرأتنا كانت دومًا قوية.

رغم المصاب.

فما رأيكم لو تذكرنا القوة فيها؟

أمسية الثامن من مارس هذا الشهر قضيتها مع المفكر، نصر حامد أبو زيد وشريكة حياته ورفيقة دربه الدكتورة ابتهال يونس، أستاذة الحضارة الفرنسية بكلية الآداب، جامعة القاهرة.

كان الدكتور أبو زيد مدعوًا من قبل جامعة زيورخ للمشاركة في ندوة بحثية، وانتهز منتدانا "منتدى من أجل إسلام تقدمي" الفرصة كي يدعوه لإلقاء محاضرة عن المرأة والإسلام في جامعة بازل. وقد وافق كدأبه متواضعًا.

انتبهت لتلك المصادفة.

الثامن من مارس، اليوم العالمي للمرأة، وأمسية عشاء مع ابتهال يونس.

كأنهما كانا على منعاد.

هل تذكرون موقفها؟

هل تذكرون قوتها؟

لعلكم نسيتم، فلا ضير من التذكير.

ابتهال يونس هي المرأة التي رفضت قرار محكمة استئناف القاهرة للأحوال الشخصية في ١٤ يونيو ١٩٩٥ بالتفريق بينها وبين زوجها.

كان قرارًا كهنوتيًا.

لا يمكن وصفه بغير ذلك.

أصاب مصر بالصدمة.

هدفه كان خرسَ صوت الفكر العقلاني الحر.

إلهام مانع من أجل هوية المساكية ولسان ذلك الصوت كان الدكتور نصر حامد أبو زيد.

وقطعه كان يستلزم جعله عبرة لمن يتعظ.

لذا وصفوه بالمرتد،

وهو مفكر العصر العربى الحديث.

ثم قالوا إنه كافر،

فكأننا عدنا إلى القرون الوسطى.

ثم صمموا على التفريق بينه وبين زوجته.

لولا أنها رفضت!

"قولوا ما تريدون. هذا زوجي". "احكموا كما يحلو لكم. فنحن زوجان".

امرأتنا تقف وتتحدى الكهنوت.

قلت لها في أمسيتنا: "امرأة غيرك كانت ستخاف وتخضع".

ردت بغضب: "من الذي يقول ذلك؟ أية امرأة مصرية ستفعل ما فعلته".

قالت ذلك بحدة. ولم يكن تواضعًا.

بل عَنتْ كل كلمة من عبارتها.

وجدتها فيما بعد تترنم بزجل بيرم التونسى عن بنت البلد:

"أحب بنت البلد من حسن عشرتها،

إلهام مانع من أجل هوية الإساكية

إن اشتكيت الفَلس ترهن لي حلتها، والا حنانها عليه والا غيرتها، أنا إذا خاصمت العدو تفرش ملايتها،

ولو تكلمني مرة جارتها، أه يا هبشتها، أه يا عضتها.."

رَددت أستاذتنا تلك الكلمات بصلابة، ودمعٌ يرفض أن ينحدر يلمعُ في عينيها. فأخذتني على حن غرة.

امرأتنا القوية،

والحنون،

بنت البلد الجدعة،

يعرفها رجلها،

ويدرك معدنها في الشدائد،

ويخاف من غيرتها،

ومن أظافرها.

تلك المرأة نعرفها في مصر، ونعرفها في المغرب العربي، تمامًا كما نعرفها في شبه الجزيرة العربية.

هل نسيتم موقف فاطمة السعودية التي آثرت أن تسجن، ومعها طفلاها، على أن تنفذ حكمًا ظالمًا بتطليقها من زوجها؟

طلقها قضاة، لا نعرف بأي شرع يحكمون، بدعوى عدم الكفاءة.

وهي ببساطة رفضت: "اسجنوني، لكني لن أتركه".

"ليس رغمًا عنى".

الهام مانع من أجل هوية المسالمية

امرأتنا تقف وتتحدى شرع القبيلة.

كما لم أنسَ زوجة أخ عزيز، سُجن قبل سنين طوال لأسباب سياسية في تونس، ووجدت زوجته الشابة نفسها وحدها مع طفليها،

وحدها بعد أن انفض الأهل والأصدقاء عنها،

خافوا كلهم من بطش الدولة.

ما أضعف الإنسان حينًا.

فكانت تحمل طفليها على ظهرها،

تحملهما وهي تجري،

تبحث عمن يدافع عن زوجها،

وتبحث في الوقت ذاته عن لقمة عيش طفليها.

لم تهجره،

ولم تطلب الطلاق،

بل وقفت بجانبه.

وإلى اليوم تقف بجانبه بعد أن خرج.

"لا تخشَ شيئًا، فأنا معك".

"محنة وسنجتازها".

امرأتنا تقف وتتحدى بطش الدولة.

القوة في امرأتنا.

تُعطى، عندما تختار.

وتحب، مادامت حرة.

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية الأسالية تلك القوة عبرت عنها الدكتورة ابتهال يونس بلباقة مذهلة عندما قالت: "عندما أقرر أن أتطلق، سأفعل ذلك بإرادتي". قالتها وابتسامتها ساخرة.

امرأتنا القوية.

لا تنسوها في الثامن من مارس.

واذكروها،

كل يوم بعده.

● "النداء"، العدد ٩٤، الأربعاء ١٤ مارس ٢٠٠٧



# طريق التنويرا

### إلهام مانع

هل تذكرون عندما قلت لكم في مقال سابق إني كدت أبتسم من حديث شيخنا الزنداني؟

قلت لكم: "كدت أبتسم".

لم أقل: "ابتسمت من حديثه"، بل قلت "كدت". و "كدت" تضفي على الفعل بعدًا غير كامل.

وكان اختياري للفظ متعمدًا.

لم أبتسم ساخرة، لسبب بسيط، هو إدراكي أن ما يقوله الشيخ الزنداني يلقى صدى شعبيًا واسعًا.

فكر الشيخ السلفي، وهو فكر ظلامي يعيدنا قهرًا إلى قرون ماضية، لا يؤمن بالإنسان، ولا يحترم إرادته، كما لا يؤمن

بقبول الغير أيًا كان هذا الغير، ناهيك عن أنه لا يقبل

بالمرأة إلا إذا كانت مكفنة، تسمع وتطيع، ولا تملك قرار نفسها.

هذا الفكر يتفشى ويلقى القبول على أرض الواقع من قطاعات واسعة من مجتمعنا.

وهذه القطاعات الشعبية لا تفعل ذلك لأنها تريد أن تكون ظلامية التفكير.

إلهام مانع من أجل هوية إلساليم؟

أغلبُها يعيش على سليقته.

أغلبُها طيب القلب.

تفعل ذلك لأنها تعتقد أن ما يقوله الشيخ، من الدبن.

تعتقد ذلك حازمة.

وشعوبنا، يمنية كانت أم عربية، ضعيفة أمام من يرسل لحيته، ويتحدث باسم الدين. ترتعش أمامه، وتنتظر الكلمات أن تخرج من بين شفتيه كي تصدق.

شعوبنا تحب الله،

تبحث عنه بصدق،

وتريد أن ترضيه،

الله لا الشدخ.

ومادام الشبيخ يقول: "هكذا قال الله"، أفلا يجب عليها السمع والطاعة؟

هل نلومها هي؟

بل نلومه هو، ونواجه فكره، ذاك الذي ينشره بأموال كثيرة وعزيمة لا تكل.

هى معركة فكرية، نتائجها ستحدد من نكون، وما نكون.

لكن كيف ندخلها؟

هذا هو السؤال، وهو سؤال كما لا يخفى عليكم، سبق أن طرحه على أنفسهم أسلاف لنا في القرن التاسع عشر، وحاول البعض الرد عليه في بدايات القرن العشرين، ثم انقطعت السنتهم، فلم نسمع لهم حسًا بعد ذلك.

لكنه سؤال لا نستطيع أن نتفاداه أكثر من ذلك.

سؤال أصبح الرد عليه واجبًا، لأنه ببساطة سيحدد مصيرنا: "إما أن نكون وإما لا نكون".

والرد عليه يستلزم أن نضع إصبعنا على موطن الجرح. وجرحُنا في الوطن! الوطن لا غيره.

مشكلة الوطن أنه لم يكن أبدًا وطنًا لنا.

الهام مانع من أجل هوية السالية كان ولايزال وطنًا أعرج، يمشي بين بين، لا يحمي حقوق مواطنيه، لا يسعى إلا متعبًا إلى تنمية واقع مجتمعه، ولا يعبر في الواقع إلا عن طموحات أقلية تبتلع ثرواته ولا تترك للغالبية إلا الرذاذ.

وطن أعرج.

نمشى معه خائفين.

نمشى معه غير آمنين.

نمشى ونحن ندعوه أن يرحم، فلا يرحم.

لم يعرف أبدًا النهضة التي كان الحالمون يمنُون أنفسهم بها.

لم يعرف أبدًا الإصلاح كما أراده المصلحون.

لم يعرفه لأنه ببساطة عندما بدأ أجهض!

بدأ في نهاية القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين، مع شيوخ من أمثال الشيخ محمد عبده، ومفكرين من أمثال طه حسين، حاولوا أن يضعوا أسسًا جديدة لفكر عقلاني.

ثم لم يكملوا حديثهم.

صمتوا.

أو أُصمتوا.

مد الفكر "القومي" كان كاسحًا،

هديرًا أصم الآذان.

فكر يقوم على مبدأ "عرقي"، يقول بـ"عروبة" مواطنيه، شاؤوا أم أبوا، ويفرضها عليهم كأساس للمواطنة.

لم يؤمن بالحرية، ولم يؤمن بالإنسان.

بل آمن بنفسه.

فصدقته الشعوب فرحة.

كان زمن الأحلام. هل نسيتم؟

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

نحلم حتى وإن كان الحلم ضريرًا:

"سنكون شعبًا واحدًا، ونحيا رافعي الرؤوس، ونحتل موقعنا من جديد بين الأمم الراقية"، هكذا كان الحلم.

لكنه كان حلم هرولة.

لم ينجح في الواقع إلا في تأصيل نمط الاستبداد في أنظمتنا السياسية. تحولت كلها إلى ملكيات، جمهورية كانت أم وراثية.

يا خيية الإنسان!

وخرجنا من مرحلته لاهثين، مذهولين، صفر الأيدي.

وأفقنا على فراغ سارع الإسلام السياسي إلى ملئه.

اليوم ومع انتشار مد الإسلام السياسي، نستشعر وخز الفراغ الذي نعايشه فكرًا. نستشعره لأن فكر النهضة الذي كان يجب أن يُترك لمساره كي يتطور، أُجهض. حنى لم يكتمل.

وطننا مازال مسخًا مشوهًا لا يعرف ما هويته.

وطننا مازال أعرجًا، يمشي بين بين، لا هو مدني ولا هو ديني.

وطننا مازال يبحث عن الفكر الذي يؤسس لوجوده.

وشعوبنا ممزقة تريد أن تحيا، ولا ترى أمامها إلا فكرًا يدعوها إلى الموت وهي حية.

وواجبنا أن نقدم لها البديل.

والبديل لا يمشى أعرج.

بل على قدمين.

مساران متزامنان يلتقيان ليقدما البديل:

الأول يستلزم فرضًا فصل الدين عن الدولة.

كى تكون دولتنا مدنية، محايدة، قادرة على حماية حقوق مواطنيها، كى تتعامل معهم على

الهام مانع من أجل هوية الساهية

قدم المساواة، يجب أن تكون علمانية.

فالدولة ليست كيانًا إنسانيًا كي نقول: "دين الدولة هو الإسلام"، بل مؤسسة هدفها حماية حقوقنا.

تمعنوا في الكلمات:

"مؤسسة وهدفها حماية حقوقنا".

وكي تحمينا عليها أن تتعامل معنا من موقع محايد.

مطلتُ لا يعيب.

ليس فيه ما يُخجل.

لأنه ببساطة يعيد الدين إلى موضعه الطبيعي، إلى الحيز الشخصي.

تؤمن به أم لا تؤمن، ذاك شأنك الخاص.

والدولة تحمى حقك في أن تكون كما تشاء.

ذاك المسار الأول.

المسار الثاني يوفر الأساس الفكري للأول، فهو الذي سيحدد مصيرنا في الواقع، بدونه لن يكون للأول معنى.

بدونه سيتكرر ما حدث في تونس، فهي علمانية، لكنها مستبدة رغم ذلك.

والسبب ببساطة، أن نمط الاستبداد، الأصيل في أنظمتنا، قائم جوهرًا على تراثنا الفكري الذي ظل عصيًا على النهضة.

لا يكفي أن تعمد إلى فصل الدين عن الدولة، ثم تؤسس كيانك المجتمعي في الوقت ذاته على فكر ديني لم تمسه يد الإصلاح.

إصلاح الدين هو المسار الثاني.

وإصلاحه يجب أن يكون جوهريًا.

يدخل إلى اللب.

لا يكتفي بالقشور.

لا يكتفى بالترقيع والترميم.

بل يبدأ بطرح الأسئلة الجوهرية.

إلهام مانع من أجل هوية الساليك

۸.

يبدأ بالبحث في طبيعة النص الديني نفسه، قرآنيًا كان أم سنيًا، والفصل بينه وبين الإيمان بالله، كي نتمكن من دراسته والبحث فيه ضمن إطاره التاريخي، دون خوف، دون رعب، ودون شبح التخويف بأننا ننال من المقدس.

لا إصلاح حقيقيًا للدين دون مواجهة هذا البعبع.

بدونه لن نتمكن من وضع أساس فكرى جديد يحترم الإنسان وإرادته.

بدونه نظل نلف وندور حول أنفسنا، كما نفعل منذ قرون، نخشى أن نواجهه، ونفسح المجال في الوقت ذاته للفكر الديني السلفي، بكل جهله وخرافاته، كي يزيحنا هو من وجهه، ويستفرد بالعقول.

وقد كاد أن يفعل.

و"كاد" يضفى على الفعل بعدًا غير كامل!

وطن أعرج.

وبعبع يخيفنا جميعًا.

الوطن نبنيه كي نتنفس فيه.

والبعبع نصرخ فيه: "لست سوى بعبع" رغم الفزع.

نسعى إليهما حافين،

نسعى إليهما مخلصين،

بالعقل، بالفكر، وبالكلمة،

کي نحيا،

کی نحیا،

ولو بعد قرون.

● "النداء"، العدد ٩٧، الأربعاء ٤ أبريل ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية الساكية

# ياعساراليمن!

### إلهام مانسع

أخمة المرئيس الميمني المفاهم

ما الذي يجمع بين الناشطة الحقوقية والكاتبة اليمنية حنان يحي الوادعي، وبين مركز الإغاثة لرعاية المرأة في عدن؟

فزورة

لعلها نكتة؟!

الأحرى أنها فضيحة.

يا عار اليمن!

الناشطة حنان يحيى الوداعي اختطفها عدد من رجال الأمن في صنعاء يوم ١٧ مارس ٢٠٠٧، وهي في طريق عودتها من عملها.

أخرجوها من سيارتها بالقوة، وأدخلوها بالقوة في سيارة خاصة.

سيارة لا تحمل أية إشارة بتبعيتها لجهة رسمية.

كل ما دل على هويتهم كان تلفونًا لاسلكيًا يمسك به أحدهم.

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية إلاسالكي؟

"تلفون لا سلكي؟".

صولجان القوة، وعصا القهر.

رمزهما.

وكان كافيًا لبث الذعر في نفوس من وقفوا صامتين وهي تُختطف أمامهم.

خطفوها هكذا!

فعلوا ذلك في وضح النهار.

فعلوا ذلك أمام أعين رجال الشرطة والمارة.

ووقف هؤلاء مدهوشين، مذهولين، و... خائفين.

يا خزى الرجال!

كانت تصرخ بهم أن "أنجدوني من هؤلاء!".

وهم؟

مرعوبون.

يا حمية الرجولة!

كمموا فمها وهي تستنجد بالشرطة والمارة.

وهم؟

صامتون كالحثث.

يا عار اليمن!

تسألوني: لم اختطفوها؟

سؤال وجيه لو تعلمون.

إلهام مانع من أجل هوية الساليك لم تجد جهات الأمن (أي أمن هذا الذي يختطف نساءنا الناشطات في وضح النهار؟ الأحرى أن نسميها جهات ترهيبية) أي رد مقنع على هذا السؤال.

كل ما تفتقت به قريحتهم هو أنه "وصلهم بلاغ مجهول بكونها دخلت السفارة الإيرانية"، وهي السفارة التي تقع بالقرب من مقر عملها في المنظمة السويدية لحقوق الطفل.

وماذا لو كانت قد دخلت السفارة فعلًا؟!

هل هناك قانون يمنع اليمنى من دخول أية سفارة أجنبية؟!

ولأن ما تفتقت به قريحتهم حري بفتق قرحة أي عاقل، فقد اضطروا أسفين على ما يبدو إلى إطلاق سراحها بعد ساعتين من اقتيادها إلى السجن المركزي بصنعاء.

لكن الهدف الفعلى تحقق.

رسالة أرادوا أن يبعثوها بالبريد المستعجل لكل من يعمل في مجال الدفاع عن حقوق الإنسان: "الكل مستهدف، ولا أحد مصون".

حتى المرأة اليمنية التي ظلت أخلاق اليمن تمنع رجال الأمن (عفوًا! رجال الترهيب) من التعرض لها (طبعًا باستثناء من تنتمي إلى فئة الفقراء المستضعفين والسجينات المهمشات) حتى هذه المرأة ليست بعيدة عن أيديهم.

"خافوا! هو أجدى لكم"(!).

وما دمنا نتحدث عن الفئات المستضعفة فالأجدر أن نتحول إلى الشق الثاني من السؤال، إلى مركز الإغاثة لرعاية المرأة في عدن.

هل تعرفون أن هذا المركز هو الأول من نوعه في شبه الجزيرة العربية؟

هـو لا يقدم فقط مكانًا تلوذ به النساء المعنفات (أي من يتعرضن للضرب والتكسير في بيوت أسرهن)، بل يزيد على ذلك بأنه يوفر حياة كريمة للسجينات السابقات، وأغلبهن فتيات في عمر الزهور، تعرضن للاستغلال من ذويهن، أو للزواج في سن الطفولة، أو للتغرير من أصحاب النفوس المريضة.

إلهام مانع من أجل هوية الساليك

فتياتنا.

ىناتنا.

ضحابا مجتمعنا.

لسن "مجرمات".

لسن "ساقطات".

ىل ضحايا.

في عمر الربيع، ويبحثن عن فرصة جديدة في الحياة بعد السبجن والبهذلة، ويوفرها أول مركز من نوعه في شبه الجزيرة العربية، بالتأهيل والتدريب والرعاية النفسية.

أفلا بحسن بنا أن نقدم لهذا المركز كل الدعم والرعابة؟

أفلا يجب، وهو التجربة التي نشير إليها بزهو في أوروبا، وأنا أول من تفعل ذلك، أن نسعى إلى إنجاحه؟

"بالطبع لا".

هذا هو الجواب الذي نسمعه جهارًا.

. "Y"

"بل نعمل على إفشاله"، و"ندكه دكًا على رأس من بعيش فيه".

لعنة الله على النجاح، ومن يسعى إلى النجاح في أوطاننا.

ومن الذي يعمل على إفشاله؟

من الذي يسعى إلى إغلاق المركز؟

أمن عدن!

لا غيره.

هذا "الأمن" يبدو منزعجًا من المركز.

وأكثر انزعاجا من طلب مديرته استخراج بطاقات هوية لنزيلات المركز.

نزيـلات، تمـت محاكمتهـن أمام محاكم يمنية، وحكم عليهن بالسـجن، كيمنيـات. ثم عندما

إلهام مانع من أجل هوية الساهية تحاول مديرة المركز استخراج بطاقات هوية لهن، يقف أمن عدن متسائلًا: "هل هن يمنيات؟". سؤال كفيل بفتق ما تبقى من قرحتنا.

يتساءل هذا "الأمن" ويتأفف، ثم يرفض مصممًا، رغم أن محافظ عدن أصدر أوامره باستخراج بطاقات هوية لنزيلات المركز.

أصدر المحافظ أوامره، و"أمننا" برفض،

و"أمننا" يلعن سنسفيل المركز، ويسعى إلى إغلاق المركز.

وأكاد أجزم أنه حتى لو أصدر وزير الداخلية أو رئيس الجمهورية أمرًا بمنحهن بطاقات هويتهن، فإن "أمننا" سيتجاهل الأمر كأنه لم يكن.

إذن!

ما الذي يجمع بين الناشطة الحقوقية والكاتبة اليمنية حنان يحي الوادعي ومركز الإغاثة لرعاية المرأة في عدن؟

لا شيء سوى كلمة من ثلاثة أحرف: الألف، والميم، والنون نصُفّها صفًا، ثم نجمعها، ونلفظها في كلمة تزرع الخوف في قلوبنا.

"أمننا" فوق القانون.

"أمننا" خارج مؤسسة الدولة.

يكسر ظهر الدولة.

لا يعني له الحق شيئًا.

لا يعنى له القانون شيئا.

ويقول إنه يحمى القانون!

أسألكم بالله! عن أي "أمن" يتحدثون؟!

● "النداء"، العدد ٩٨، الأربعاء ١١ أبريل ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية الأساكية

# إصللح الدين؟

### إلهام مانع

ما الذي نعنيه بمطلب إصلاح الدين؟

أظنه سيؤال القرن الحادي والعشرين في بلدان العالم العربي.

ولعله كان سـؤال قرون مضت، لـولا الصمت ولولا الخوف.

مطلب تطرقت إليه في يوميات سابقة، وأعود إليه من جديد.

فطريق التنوير لن يُمهّد دونه.

دعوني أحدد ملامح إصلاح الدين كما أراه.

ولكم أن تتفقوا معى أو لا تتفقوا.

هذا شأنكم.

لكن رجوتكم ألا تشككوا في نيتي.

هدفي هو إصلاح الدين، لا هدمه.

انتبهوا.



إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

فهناك فرق بين الأمرين.

وحديثى يأتى دائما من داخل دائرة الإسلام، لا من خارجه.

فتمعنوا في ما أقول،

ثم فكروا فيه.

القول بإصلاح الدين يعنى الاقتناع أولًا بأن أي دين قابل للتطور.

كالشحرة.

تنمو وتترعرع، أو تجمد وتتخشب.

ليس حجرًا.

ليس صلدًا.

بل شجرة.

نسقيها، أو نُميتها.

تلك القناعة تعود إلى سبب بسيط، هو أن كل الأديان، من إسلامية أو مسيحية أو يهودية أو هندوسية...الخ، جاءت وهي تحمل بصمة زمانها.

نزلت في فترة تاريخية معينة.

وعبّرت في كثير من تعاليمها عن واقع تلك المرحلة.

لأنها كذلك، لم يتضمن أي منها مفهومًا لحقوق الإنسان كما نراه اليوم.

كلها، على سبيل المثال، لم تتعامل قط مع المرأة على أنها ندُ للرجل، أو أن لها حقوقًا مساوية للرجل داخل الأسرة.

كانت كلمة الطاعة هي السائدة في رؤية العلاقة بين الزوج وزوجته، مع الاقتناع بالطبع أنها واجبة على المرأة لا الرجل.

وفي الواقع سيكون من الغريب أن نتوقع من هذه الأديان أن تأتي بمفهوم لم يتطور في شكله الحالى إلا في منتصف القرن العشرين. فالاتفاقية الخاصة بحقوق المرأة السياسية لم

> إلهام مانع من أجل هوية الساهية

تصدر إلا في عام ١٩٥٢، على حين اعتمدت الجمعية العامة للأمم المتحدة اتفاقية القضاء على كافة أشكال التمييز ضد المرأة في عام ١٩٧٩.

البشر يتطورون.

ومفاهيم حقوق الإنسان التي توصل إليها العقل البشري أكبر دليل على هذا التطور.

أما الأديان فقد جاءت أساسًا كي تنظم العلاقة بين الفرد والله.

وصمتت عن مفاهيم لم تعرفها في حينها.

المشكلة تبدأ عندما نقف موقفا معاديًا من هذه المفاهيم بدعوى أن الدين لم يأت بها.

وتصبح المشكلة مصيبة عندما نجادل بأن ديننا، وحديثي هنا عن الإسلام تحديدًا، جاء بهذه المفاهيم قبل أربعة عشر قرنًا، ونحن ندري أنه لم يأتِ بها في الواقع، ليس عندما يتعلق الأمر بالمرأة، بغير المسلم، بالملحد، أو بالعبودية.

كلتا القراءتين لا تتماشيان لا مع المنطق ولا مع الواقع.

المنطق والواقع يقولان إن الدين إنما جاء ليقنعنا بمبدأ الإيمان بالله في فترة تاريخية حددة.

وأن ملامحه لا تخرج بحال من الأحوال عن الواقع الاجتماعي والتاريخي لتلك الفترة. ولذا سيكون من الصعب أن أطلب من النص أن يقدم لي مفهومًا سابقًا على عصره.

هـذا المدخـل يفترض جوهرًا أن نكف عن القول إن النصوص المقدسـة جـاءت تامة جامعة، وإنها توفر لنا إطارًا تنظيميًا لكافة شؤون حياتنا.

نكف عن ترديد هذه العبارة لأنها ببساطة غير صحيحة.

فالنصوص القرآنية لم تقدم لنا رؤية واضحة لا لحياتنا السياسية ولا الاقتصادية، وما قدمته من رؤية اجتماعية، إنما تتماشي مع مجتمع المدينة في القرن السابع الميلادي، لا مجتمع القرن الواحد والعشرين.

من المهم أن نكف عن ترديد تلك العبارة، وأن ندرك أن تكرارها إنما بدأ مع ظهور مد الإسلام السياسي. في السبعينيات لم نكن نتحدث عن نظام إسلامي تام جامع.

إلهام مانع من أجل هوية الساسية كنا نتحدث عن الاشتراكية والقومية العربية.

لا تنسوا التاريخ.

فما أحوجنا إلى دروسه اليوم.

متى ما كففنا عن ترديد عبارة أن الإسلام جاء تامًا جامعًا لكل تفاصيل حياتنا، نتحول إلى الدين بعقولنا.

عقولنا.

أخشى أيها الأعزاء أنه لا مفر من استخدامها.

وعندما نفعل ذلك، نفصل بين مبدأ الإيمان بالله عز وجل، وبين التشريعات التي جاء بها الدين في الفترة التاريخية لتأسيسه.

هذا ضروري.

إيماني بالله، عز وجل، وبرسالة نبيه، لم يتزحزح مع رفضي لمبدأ تعددية الزوجات.

تعددية الزوجات كانت ممارسة تاريخية.

وإيماني بالله عز وجل وبرسالة نبيه، لم يتغير عندما اعتبرت أن قطع يد السارق عقوبة يجب رفضها اليوم، لأنها لا تتماشى مع ما نعرفه اليوم عن إمكانية تأهيل اللص وإعادة إدماجه في المجتمع.

إذن، نفصل بين مبدأ الإيمان بالله سبحانه وتعالى، وبين تعاليم الشريعة.

ونبدأ في تحديد منظومة فكرية جديدة لتلك التشريعات.

منظومة تضع إرادة الإنسان كمحور لقراءاتها، ثم تتعامل معه ككيان عاقل حر.

تأملوا.

إنسان.

نحترمه.

له إرادة.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

نحترمها.

عاقل.

وحر.

وحريته مسؤوليته.

إرادة الإنسان هي المحك.

وهذه الإرادة هي التي يجب أن يتمحور حولها مفهوم إصلاح الدين.

لا إصلاح بدونه.

إصلاح الدين الذي لا يقوم على احترام إرادة الإنسان لن يصلح منه شيئًا.

إصلاح الدين الذي لا يتعامل مع الإنسان على أنه فرد بالغ راشيد قادر على اتخاذ قراراته دون وصاية، لن يغير فيه شيئًا.

وإصلاح الدين الذي لا يؤمن بحق الإنسان في اختيار الدين الذي يريده، لن يخرج عن دائرة الأمنيات الطيية.

وإصلاح الدين الذي يرفض جوهرًا مبدأ المساواة بين الأديان، يتعامل معها على أنها تبحث عن الله عز وجل، وتسعى إليه، وأن كلًا منها يمثل طريقًا من بين طرق متعددة للوصول إلى الله، وهو ما يجعل من المؤمنين بالديانات الأخرى أفرادًا متساويين في الحقوق والواجبات مع أتباع الديانة الإسلامية، مثل ذاك الإصلاح الرافض لهذا المبدأ يصعب أن نسميه إصلاحًا.

هذا المدخل يفترض منا حتمًا أن نكف عن التعامل مع مطلب إصلاح الدين بطريقة "ىراغماتىة".

لا أحب الطرق السهلة.

والحلول المستعجلة.

الأجدى أن نأخذ الطريق من أوله ونمشى فيه إلى آخره.

مهما كان ذاك شاقًا.

إلهام مانع من أجل هوية السالمات لا أدرى إذا كنتم تذكرون، لكن قبل فترة اقترح أحد المثقفين أن يتم الالتفاف على النص القرآني الداعي إلى حصول الأخت على نصف حصة أخيها في الإرث، من خلال استخدام الأب لحقه الشرعى في أن يوصى بثلث ماله.

كان رأيه أن يعمد هذا الأخير بالوصية لابنته بقدر من ذلك المال كي تتساوى مع أخيها في الإرث.

ذاك اقتراح يمسك العصا من نصفها، يتفادى مواجهة المشكلة، ولا يقدم لها في الواقع حلًا.

لأنه يعتمد على الأب في إيجاد "مخرج" "للمشكلة".

وللأب أن يقبل أو يرفض.

مثل هذا "المخرج" لا يواجه لب القضية،

ولبها يرتبط بالنظرة إلى المرأة،

موقعها من الرجل،

ومرتبتها منه.

كى نصلح هذا الجانب من الدين علينا أن نقر أن هناك مشكلة في هذه الرؤية.

نقر بذلك.

ليس في ذلك ما يعيب.

وأن الإقرار بذلك يفترض أن نعترف بأن التشريعات الخاصة بالمرأة في الإسلام لا تتماشى مع مفاهيم حقوق المرأة كما نعرفها اليوم.

وأن هذا يتطلب ببساطة تغيير قوانين الإرث بصورة تعطي للأخت نفس حق أخيها في الارث.

لا أكثر ولا أقل.

"الالتفاف" على النص ليس حلًا.

فإذا كان السعي اليوم هو إلى "الالتفاف" على النص، فما أدراني بما قد يحدث غدًا؟ سيأتي البعض لبدعو إلى الكف عن "الالتفاف".

إلهام مان<mark>ع</mark> من أجل هوية السالايات

الأجدى أن نقدم رؤية واقعية للنص،

تسمى الأشياء بأسمائها،

وتقبل دون صراخ وتهويل بمبدأ "عدم العمل بالنص القرآني"، وهو مبدأ لو كنتم تعلمون (إذا استثنينا السعودية والسودان) نعمل به منذ سنوات طويلة ونحن لا ندري، إلا عندما يتعلق الأمر بالمرأة.

إلا عندما يتعلق الأمر بالمرأة!

تلك دعوة إلى إصلاح الدين.

إصلاحه.

لا هدمه.

لا تدعو إلى إلغاء الدبن من حياة الفرد.

ولا تمس بمكانة الله عز وجل في نفوس من يؤمن به.

تفصل بين الإيمان، وبين الشريعة.

ترى أن الإيمان أزلى، والشريعة وقتية.

ثم تعيد الدين إلى حيزه الروحي.

تسأل الإنسان أن يستخدم عقله.

ثم تحمله مسؤولية تنظيم مجتمعه.

وتقول له "أنتَ، أنتَ لا غيرك، الأجدر بإصلاح مجتمعك".

● "النداء"، العدد ١٠٠، الأربعاء ٢٥ أبريل ٢٠٠٧



### إلهام مانسع

المنبئة سفطًا من خلاطة اليمن

في الرابعة والتسعين من عمرها.

ترقد في سريرها في غرفة الإنعاش، في مستشفى في الولايات المتحدة.

"أمريكية؟".

يلوح السؤال وتنطقُ به.

ستنظر إليك عاتبة، وتقول: "بل مصرية".

"مصرية؟".

ستحدق في وجهها، ستتأملها، وتستشعر طعم "مصرية" في فمك، ثم ستكنه قصتها، وسَتخجل!

ستقرأ في عينيها الحكاية.

وستشيح بوجهك.

لكن سنواتها الأربع والتسعين ستعيدك شئت

أم أبيت معها إلى الماضي.

ستعيدك إلى أعوام مضت، تجري أمام عينيك لتستقر على ١٩٤٨.

نكبة.

نكبة الفلسطينيين، وتأسيس إسرائيل.



إلهام مانع من أجل هوية إلاساليك وستدرك وأنت تحدق في ملامحها أن نكبة أخرى حلت بها بسبب ما حدث في ذلك العام. نكنة؟

ستتأملها من جديد، وتصر على السؤال: "عربية؟".

وهي تهز رأسها مترددة.

ستُصر مجددًا: "عربية؟".

وهي تنظر إليك، تتفحص وجهك، ثم تجيب مستسلمة: "يهودية مصرية".

هل شعرت بأنفاسك تتراجع نافرة؟

"يهودية مصرية!".

وستشيح، ثم تدير ظهرك، لكنك لن تستطيع.

ستعود إليها.

وتقول لها: "غادرت مصر باختيارك".

تقولها مقررًا، تريد أن تريح نفسك.

وهي تنظر إليك بعينيها الممسوحتين، وشبح ابتسامة يلوح على شفتيها، تكاد تبتسم مما تقول.

تكاد.

وستحكي لك الحكاية، وأنت غير مصغٍ. ستجري بين أرجاء نفسك، لا تريد أن تسمع، وستصرخ في ذاتك: "اصمتي".

"نكبتنا"، ستقول لك.

وستجري الكلمات فارة، وتراها غصبًا عنك صورًا مجسدة.

عام العدوان الثلاثي على مصر ١٩٥٦. هي في بيتها مستقرة، في الثالثة والخمسين، وزوجها المراقب العام لبنك مصر، في الثامنة والستين من عمره، يعمل من أجل بلده مصر إلى الثامنة والستين من عمره.

ثم جاؤوا إليه.

طلبوا منه أن يستقيل.

قالوا له: "نحبك، ونقدر كل ما فعلته، لكننا نخاف عليك. كي نحميك عليك أن تستقيل".

الهام مانع من أجل هوية الساهية

والرجل مذهول، لا يفهم.

كأنه لم يكف أنهم حملوه وأسرته بطاقات تشير إلى هويتهم بالقول "إسرائيلي".

وهو المصري.

كأنه لم يكف أنه يستشعر الخوف في كل لحظة، بعد أن كانت مصر الأمان لمن يحبها.

الخوف في الوطن.

ثم خيروه!

فاستقال.

ثم عادوا من جديد فخيروه!

"لا تىقّ".

"الأفضل أن ترحل".

"وعندما ترحل لا تعود".

"عندما ترحل تتخلى عن جنسيتك المصرية".

"سنخلعها عنك. كأنك تخلع رداءك. ثم تضع جنسيتك وراءك، وترحل".

نزعوا عنه الوطن.

والوطن فيه.

يا ضيعة الوطن.

عاد إلى بيته، نظر إليها وإلى ابنه ذي التاسعة عشرة من عمره، وهما فَهِما دون أن ينطق.

حفنة من الدولارات هي كل ما حمله معه في محفظته.

عشرون دولارًا لا غير.

ترك بيته، ترك أرضه، وترك ثروته.

لم يخيروه في هذا.

كان عليه أن يترك كل ذلك غير مختار.

ثم رحل.

مجبرًا.

إلهام مانع من أجل هوية إلسالكي؟ وهي معه، تحمل تاريخها على ظهرها، وتمشي وابنها معه.

تركوا وطنهم ورحلوا إلى الولايات المتحدة.

وبدأوا من الصفر.

في الثالثة والخمسين من عمرها، وفي الثامنة والستين من عمره.

زوجها لم يتمكن من العمل.

ولذا اضطرت هي للخروج للعمل.

لأول مرة في حياتها.

وابنهما لم يتمكن من استكمال دراسته.

خرج هو أيضًا كي يعمل.

الحياة تمضى، والإنسان يحيا.

رغم المصاب.

وهی عاشت.

رغم النكبة.

شاهدت ابنها وهو يكون شركته، ثم أسرته، وشاهدت أحفادها من حولها بعد موت زوجها.

عاشت.

ولم تنسَ.

لم تنسَ أنها يومًا كانت مصرية.

وأنتَ؟

أنتَ ستنظر إليها وتقول: "يهودية".

كأنك بقولك ذلك تبرر ما حدث.

وهي سترد "ومصرية".

ولعلك لذلك ستخجل.

● "النداء"، العدد ۱۰۲، الأربعاء ٩ مايو ۲۰۰۷

الهام مانع من أجل هوية السالكيات

# لا تعتب عليّ!

### إلهام مانسع

المنعلق البنيس في حض التبعلو والنبيضع وبنا

غُضِبَ والدي من مقالي الأخير.

غَضبَ فعاتبني،

وصوته محب حنون.

"لم تجدي سوى هذا الموضوع كي تكتبي عنه؟".

يعني قصة السيدة المصرية اليهودية التي اضطرت إلى مغادرة مصر رغمًا عنها بعد العدوان الثلاثي، وتحديدًا بعد حرب ٦٧، ومثلها ٧٥ ألف مصري ممن يدينون بالديانة اليهودية.

"لم لا تكتبين عن فقراء اليمن؟".

قالها وهو محروق.

واحترقت بجملته معه.

أكثر من ٤٠٪ من أبناء جلدتي يعيشون

تحت خط الفقر. أما الفقراء منهم فلن نحصيهم.

كيف أنساهم؟

أنا لم أخلع جلدي عن لحمى. مازال ملتصقًا بي رغم أنفى.

هم مني مثلما أنا منهم.

ولو نسيتهم ما تركني أبي أنسى.

إلهام مانع من أجل هوية الساهي؟ أوَليس هو من غرس حب الوطن في نفسي، رغم فجيعته فيه؟!

صوته كان دومًا الوطن.

"لمَ لا تكتبين عن المتقاعدين ممن لا يتحصلون على معاشاتهم اليوم؟".

واحتد صوته،

فاختنق صوتى بعبراته الصامتة.

متقاعد بنتظر.

معاشه لا يصل.

وأهله جوعي.

يا خيبة الدولة!

"هل نسبت كل هؤلاء كي تكتبي عن يهودي احتل أرضك؟".

ابتلعت صوتى.

معه دون العالم كله لا أحتد.

أوليس هو مهجة القلب؟

آه يا أبي؟

لمَ أكتب عن عربية يهودية؟

لأنها هي لم تحتل أرضي.

دولة إسرائيل وملابسات إنشائها، قصة أخرى.

تلك حكاية يقصها العرب بطريقة والإسرائيليون بطريقة أخرى.

ولعل الحقيقة تكون قصة ثالثة.

لكن ما أقسى دولنا العربية التي هرعت رغم حربها مع إسرائيل إلى ترحيل مواطنيها من اليهود، أرادوا ذلك أم رفضوا.

أرادوا ذلك أم رفضوا.

٨٠٠ ألف من يهود العرب، أُخرجوا هم أيضًا من ديارهم.

تلك المصرية كانت دومًا جزءًا من الوطن.

إلهام مانع من أجل هوية إلسالهي الم

لكننا نحن من لفظها.

قطعناها من حسدنا.

فأصبحنا بلا أطراف.

"لكن كل ذلك عهد مضي".

معك حق عندما تقول لي ذلك.

لولا...

و"لولا" هذه هي التي أغص بها.

لولا أن التاريخ يعيد نفسه اليوم أيها الحبيب.

مسكين من ينتمي إلى ديانة غير الإسلام في أوطاننا في مرحلتنا الزمنية الراهنة.

كالعربي الذي يعيش في إسرائيل اليوم.

مواطن درجة ثانية.

لكن العربي هذاك لديه على الأقل قانون يمكنه اللجوء إليه، رغم الظلم.

أما عندنا بصبح مواطنًا درجة ثامنة وعشرين.

التاريخ يعيد نفسه اليوم.

ولذا وجب التذكير.

التاريخ يعيد نفسه اليوم.

لذا وجب التنبيه.

لن أشير إلى الـ ٤٥ يمنيًا ممن يدينون بالديانة اليهودية اضطروا إلى الهروب من ديارهم بعد أن هددهم "متشددون"، وطالبوهم "بمغادرة البلاد". حدث هذا قبل أربعة أشهر.

محافظ صعدة سارع بالتأكيد على أن من هددهم هم من أتباع الحوثي.

ما حدث فعلًا يظل في بطن الحاكي.

الأكيد هـو أن هـؤلاء المواطنين اليمنيين وجدوا أنفسهم بين مطرقة الدولة، التي "تعهدت بإعادتهم سالمين إلى ديارهم"، في الوقت الذي استغلت فيه الموضوع كي تظهر للعالم الخارجي، "أي متطرفين نتعامل معهم"، وسندان تطرف بدأ يزيد عن حده، يلاحق كل من لا يرتدي الزي نفسه، فما بالك بمن لا يؤمن بالدين ذاته!

إلهام مانع من أجل هوية الساليك

لا. لن أشير إلى ذلك.

بل أنبه إلى حركة هجرة تحدث في عالمنا العربي ونحن لا ننتبه.

هجرة مواطنينا المسيحيين.

هجرة صامتة.

تجرى بهدوء،

وصمت.

صمت يقطر حزنًا.

ينسحبون من أوطانهم لأنها خذلتهم.

ينسحبون هذه المرة بسبب حرب العراق.

هل سمعتم بصراخ العراقيين من المسيحيين وهم يناشدون حكومتهم أن تحميهم؟

حدث هذا الأسبوع الماضي.

تحميهم من مرضى بالتطرف،

يصرخون فيهم "إما أن تسلموا، أو نقتلكم".

والأسلم كان أن يرحلوا.

والحكومة لاهثة لا تدري مَن تحمى.

فقد كثر عدد الضحايا.

ولعلكم لم تلاحظوا أن عدد المسيحيين في الأراضي الفلسطينية، في سوريا، في لبنان، في مصر، وفي الأردن، في تناقص مطرد.

تناقص يتزايد يومًا بعد يوم.

ونحن لاهثون.

كالحكومة العراقية.

لا ندري من نداري.

متعبون

من حياتنا،

إلهام مانع من أجل هوية السالية

ومن حكوماتنا.

ولانعبا.

لا ندرك، كم أصبح الوضع صعبًا على من لا يدين بدين الأغلبية في مجتمعاتنا.

أصبح صعبًا لا يطاق.

ليتكم تلاحظون وسائل إعلامنا وهي لا تكف عن التذكير بدين الدولة! ثم تسهو أحيانًا وتندد بأديان غيرها.

ليتكم تلاحظون كيف نتحدث، عندما نهيج ونحن نلعن "اليهود والنصارى"!

أو لعلكم نسيتم ذلك التسامح المتكبر، الذي يتعامل به البعض مع من لا يدين بدينه، كأنه يقول: "لا بأس، سأقبل بك، رغم دينك"!

صعب.

صعب أن تكون غير مسلم في مجتمعاتنا العربية اليوم، إلا إذا كنت أبيض البشرة تنتمي إلى فصيلة الأوروبيين أو الأمريكيين.

فهؤلاء سنرفع لهم أيدينا تعظيم سلام، ونحن نلعنهم في سرنا.

ولذا كان من الأسلم على مواطنينا ممن لا يدينون بدين الأغلبية أن يرحلوا.

ومعهم صورة من ماض، كان التنوع عنوانه.

عندما أكتب عن مصرية يهودية، أذكركم بأن ٨٠٠ ألف عربي يهودي كانوا يعيشون في أوطاننا.

اليوم لم يبقَ منهم سوى مئات وبضعة آلاف.

يعيشون وهم يعدون أنفاسهم.

عندما أكتب عنها أذكركم بأن عشرة ملايين من العرب المسيحيين يعيشون في بلداننا العربة.

مواطنون، ونحن نصر في نفوسنا أنهم غير ذلك.

"هم غير ذلك"!

ولأنهم يسمعون همسنا، يعيشون وهم متخوفون.

أيديهم على قلوبهم.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



يدركون أن موجة التأسلم الشعبي التي هبت رياحها على المنطقة لن تغض الطرف عن وجودهم.

أذكركم بهم، خاصة وأن بعض الخبراء وفقا لتقرير لصحيفة الـ NZZ am Sonntag السويسترية الناطقة باللغة الألمانية، بتاريخ ١١ مارس ٢٠٠٧، حذر من أن استمرار نمط الهجرة الحالى يعنى ببساطة أنه لن يبقى مسيحي واحد في المنطقة العربية بعد خمسين عامًا من اليوم.

لن يبقى مسيحى واحد.

فهل ستحزنون؟

لا تعتب على أيها الحبيب

أبى ووطنى.

لا تعتبُ على، وعتبك غال.

دوري، وكل من يحترم قلمه، أن يكون صوتًا مزعجًا.

لا يجارى ولا يطبطب.

مرأة صادقة، يمسكها بيده حتى وهي تحرقه، ويعكس من خلالها واقعه.

دور التزمتُ به،

رغم الوجع.

فالوجع هو أن تكتب وأنت تدرى أنك ستُؤلم من تُحب.

● "النداء"، العدد ١٠٣، الأربعاء ١٦ مايو ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

## جيفالقلم

### إلهام مانسع

ا في انزابويس ا**ترك لناولك فترة سلام**  "كأن قدر العربي أن ينحر نفسه.

أن يقتل نفسه بنفسه.

أن يوفر على الغريب مشقة اغتياله.

أن يكتب بنفسه استمارة موته ويوقع على عقد دفنه وهو يضحك كالمعتوه.

كأن قدره أن يكون أحمق". "صدى الأنين"، بيروت، دار الساقى، ٢٠٠٥).

عندما يجف مداد قلمك، تدرك أن جللًا طرأ على حياتك.

وأنا الدماء تحيط بي من كل جانب.

فكيف أكتب؟

هل يصبح الدم مدادي؟

إلهام مانع من أجل هوية المسالية كيف نكتب؟ وعمن؟ أسألكم، فردُّوا عليّ، عن العربي الذي تاه في الطريق؟ أراد أن يمشي إلى القدس، فوجد نفسه في كازاخستان! آه يا حلم الفلسطيني!

> عمن نكتب؟ دُلّوني على جواب! فأنا لم أعرف سؤالًا حرق فؤادى مثله.

أرادها دولة فبعثرها أشلاءً.

عن أنفسنا؟

تلك التي وقفت واجمة صامتة، مبهوتة ذاهلة، لا تدري من تعزي. هل نعزي أنفسنا؟ بل نعزيهم هم، الفلسطينيين. لكننا كنا هُمْ دومًا. ألم نكن كذلك؟ فلنعزي الجميع إذن! ونحن واجمون.

ونعزيهم على ماذا؟ على الدم الذي سال لا حرمة له؟

الهام مانع من أجل هوية الساهية

نعزيهم على ماذا؟

على الأخ يقتل أخاه؟

أم على الحلم، ذاك الذي رأيناه يُولد منحورًا، ثم واريناه تحت الثرى ونحن خجلون؟

ثم نواسيهم بماذا؟

بمستقبل لا مستقبل فيه،

لا نور فده؟

فكيف نحلم بعد ذلك؟

كيف نشتهى الحياة بلا ضياء؟

من قبل قالت واشنطن: "غزة أولًا". وخرجت إسرائيل من غزة دون تنسيق مع السلطة الفلسطينية ممثلة حينها بفتح، لتترك الساحة خالية، لولا أن حماس كانت تنتظر.

واليوم يقولون: "الضفة الغربية أولًا"، لولا أن الوعود المدهونة بالعسل لن تجدي كثيرًا مادامت حركة فتح بنخرها الفساد.

هل تفهمون لماذا ارتفعت أسهم حركة الإسلام السياسي؟

البديل كان دائمًا مترهلًا شرهًا فاسدًا متهتكًا،

لا يفكر سوى في بطنه،

كثعبان خالة أبي.

وحماس لن تغيب وراء الشمس.

هي باقية ما بقي الفساد.

ونحن، وذاك الشعب، بينهما بلا بديل.

وواشنطن العزيزة تصف عباس بالمعتدل".

كل الأنظمة العربية اليوم، باستثناء واحد أو اثنين، أصبحت "معتدلة".

حتى السعودية بنظامها الديني القروسطي، المنتهك لأبسط قواعد حقوق الإنسان، تظل "معتدلة" بالمعيار الواشنطني.

حلم نشس الديمقراطية في العالم العربي تحول إلى كابوس فيتنامى، وكانت العودة إلى

إلهام مانع من أجل هوية الساهية سياسة التحالف مع "الأصدقاء المعتدلين"، المستبدين حتمًا، مجرد تحصيل حاصل.

ريما العزيزة عادت إلى عادتها القديمة.

هـل نلومهـا هي؟ قد حاولت، وأظنها كانت صادقة في البداية، لتكتشف أن الديمقراطية لن تجلب لها سوى وجع الرأس. أم نلوم أنفسنا؟

ذاك سؤال آخر لا محل له من الإعراب في حديثنا اليوم.

لكن ليبيا تحولت هي الأخرى بقدرة قادر إلى "معتدلة".

لولا أن الأخيرة تحولت إلى "الاعتدال" قبل عودة واشنطن عن سياستها المثالية.

أوه، ما أحمل أن تكون "معتدلًا"، كالطقس، ليس حارًا مثقلًا ولا ياردًا قارسًا.

والمعبار في النهاية لا علاقة له يمدى مصداقية قادة هذه البلدان أمام شعويها،

بل بمدى قربهم من بوصلة إسرائيل.

وفي الواقع لا أعرف كلمة أكثر صفاقة من "معتدلة" هذه...

لزجة، مُرّة. كزيت حوت البحر الذي كانت أمى تجبرنى على شربه وأنا طفلة.

سمّوني "متطرفة" لو سمحتم!

"متطرفة" في علمانيتي،

"متطرفة" في عقلانيتي،

و"متطرفة" في إيماني بالإنسان.

لكن لا تسمّوني "معتدلة".

فقد أصبحت اليوم "ماركة"، توزع بحساب من أصحابنا في واشنطن، ويتحول معها كل من يوصف بها إلى "خائن" أو "عمدل".

لكن مهلًا!

مهلا!

لا تتسرعوا!

محمود عباس ليس بالخائن ولا بالعميل. صفحته بيضاء. نعرفها جيدًا. بده ليست ملوثة ىالفساد.

> إلهام مانع من أجل هوية الساهية

بل رجل يحب وطنه وأبناء شعبه.

لو كان غير ذلك، ما وقف مترددًا في لحظة كان الكل فيها يدعوه إلى سفك الدم الفلسطيني، وهو يرفض.

كانت أو امره لرجاله في غزة: "لا تطلقوا النار إلا دفاعًا عن النفس". غيرُه ما كان سيتردد. لكنه تردد. وتردده يحسب له، لا عليه.

بيد أن أوطاننا لا تؤمن بالملائكة يا للحسرة! تريدهم جبابرة يسفكون الدم ثم يشربونه.

ولذا نهمس من وراء ظهره قائلين: "ضعيف هو... كان من الممكن تفادي ما حدث، لو أنه تحرك بحسم أكبر".

ولو كان الضعف هكذا، فما أنبل أن تكون ضعيفًا.

لا،

الأفضل من وجهة نظر هؤلاء أن نصفى خصومنا في وضبح النهار،

أن نعدمهم رميًا بالرصاص،

أو أن نقذف بهم من فوق أسطح البيوت.

وقناة "الجزيرة" تهلل، فرحة بنصر إخوانها المسلمين، وملعون أبو الدم الفلسطيني. والقرضاوي يهنئ لإخوة غير عابئ، وملعون أبو الدم الفلسطيني.

طريق المستقبل يفرشونه بالدماء وهم يهللون.

ونحن

نقف واجمين مبهوتين صامتين.

نرقب بصمت، ونأكل شفاهنا ونحن نرقب،

ثم نبتلع ألسنتنا ونحن نمضغها كي لا تنطق.

کیف نکتب؟

بالله عليكم أجيبوني!



ثم عمن نكتب؟ دُلّوني، ولو كتبنا، مَن نعزي؟ لا تشهقوا بالدموع، وأفيدوني! فحبر قلمي جف، ومداده كان الدم، ودمي رخيص، كدم الإنسان في وطني.

● "النداء"، العدد ١٠٩، الأربعاء ٢٧ يونيو ٢٠٠٧

الهام مانع من أجل هوية الساكية

## جشةطافية!

### إلهام مانسع

للرجان المخامس المحامين أويا صعاير

النون الماخلية و خلوجية تشفيه نعو النفتة

كانت الجثة طافية على سطح نهر الآرا.

جثة شاب أحب أن يسبح في النهر السويسري المراوغ، فأستلعه.

صدمني المشهد.

ميت يطفو على نهر، كنت أرغب في التنزه على ضفته بعد يوم واحد من عودتي من زيارة بحث ميدانية أخذتني إلى سوريا.

من بين كل المشاهد التي كنت أتوقعها، لم أتصور أني سأرى غريقًا يطفو، هكذا، كأنه خرج من قمقم للعفاريت. أو أني سأتابع، واجمة، سيارات الشرطة والإسعاف وهي تتلاحق في الشارع، ورجلي شرطة يخلعان ملابسهما ويقفزان في الماء ليخرجاه. ثلاث سيارات شرطة وسيارة إسعاف، وكل أفراد الطاقم مهتمون بمصدر رجل مات!

مات وشبع موت. وهم مهتمون بموته!

تابعت ذلك صامتة. لـم أنطق بكلمـة "أه". لم أنبس ببنت شـفة. صامتة وعينـاي تتابعان

إلهام مانع من أجل هوية المساكية

مشهدًا بدا لي سرياليًا.

والغريب أنى شعرت بالجثة المنتفخة متسقة تماما مع مزاجي. عكر، عكر، عكر.

لماذا؟ تسألوننى؟

حسنًا. ربما لأنى مازلت أحمل في نفسي بصمات زيارتي إلى سوريا.

أخذتني إليها دراستي التي أعدها عن المرأة العربية والدولة بين الشريعة والعلمانية، دراسة العمر إذا صبح لي تسميتها كذلك. هناك نوع من الدراسات ما إن تبدأ فيه حتى يستحوذ عليك، وهذه واحدة منها. استحوذتْ عليّ حتى كدت أن أتنفسها.

بدأتها غير واعبة، وكلما تعمقت فيها أصبحت مقتنعة أكثر أن مشكلة المواطنة في بلدان العالم العربي تبدأ من العائلة، وأن العلاقات غير المتوازنة ضمن إطارها، بين الرجل والمرأة، والبالغ والطفل، تعكس إلى حد كبير واقع الدولة لدينا، دولة أبوية، على قمتها رئيس أب، ذلك المستبد الظالم.

التقيت في تلك الزيارة بشخصيات عديدة متنوعة وثرية. تأسرك بحماسها. تُخجلك ىتواضعها.

شخصيات من نوعية حنان نجمة، رياض الترك، سهير الأتاسى، دعد موسى، رزان زيتونة، خالىد خليفة، ناهد بدوية، سوسىن زقزق، ندى العلى، سىمر يزبك، الراهبة ماري كلود نداف، أسماء كفتارو، بسام القاضي، على العبدالله، رياض السيف، ياسين الحاج صالح، والوزيرة منى غانم... وغيرهم...

كما في اليمن، كما في السعودية وتونس، كما في كل بلند عربي، تزخر أوطاننا بمثل هذه الشخصيات. كل يعمل في مجاله، وكل له اتجاهه الفكري والسياسي والديني أو اللاديني، لكنهم يعملون، في إطار منظمات المجتمع المدني، من داخل السلطة، أو من خارجها، في المنظمات النسائية، أو كمثقفين، ومع اختلاف اتجاهاتهم ببدو أنهم متفقون على أمر واحد:

> إلهام مانع من أجل هوية السلامية



على الوطن.

رغم ذلك، مزاجى عكر.

عكر. عكر.

تسألونني لماذا من جديد؟

لأن القلة، مهما كان جهدها، لا تكفي لإصلاح الوطن. لا تكفي مادامت الدولة تبدو تائهة. والدولة العربية تائهة اليوم. كانت دومًا تائهة، لكن توهانها يبدو سُكرًا هذه الأيام. ولولا الحياء لقلت إنها تحشش صباح مساء، ثم تكمل عليها في الفجر بجرعة أفيون. تائهة لا هم لنخبتها سوى البقاء، في كراسيها.

"أنا ومن بعدي الطوفان"، انظروا حولكم وقدموا لي استثناءً، لن تجدوا إلاّ قلة لا تذكر.

انظروا من حولكم وقدموا لي دولة عربية واحدة مدنية.

مدنية فعلًا.

بمؤسساتها أو بقوانينها.

كلها دولة القبيلة، أو دولة المذهب، أو دولة الأقلية، أو دولة الطوائف، أو دولة الحديد والنار.

والطريق مازال أمامك طويلًا شاقًا أيها العربي النبيل.

وكما الدولة، يبدو الشارع مخدرًا هو الآخر. يترنح المسكين ضائعًا.

يلهث. ويجري، ثم يلهث وأنفاسه منقطعة، أما رقبته فمعلقة بحبل سميك يشده إلى السماء، اسمه ظاهرة التأسلم الشعبي.

في كل مكان أذهب إليه أجد هذه الظاهرة بكل أشكالها غير العقلانية، وخطابها المهووس بجسد المرأة وبتسفيه الآخر. كأنها لعنة أصابت مجتمعاتنا، وعقولنا من قبلها.

وسوريا ليست استثناءً. سوريا ليست استثناءً.

لكنها، كما مصر، زادت على التأسلم الشعبي بانكفاء أقليتها المسيحية على ذاتها، وهروبها إلى الدين هي الأخرى.

والغريب أنى شعرت بصدمة لذلك. نعم. الغريب أنى شعرت بصدمة لذلك.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية



صدمة تشبه إلى حد كبير تلك اللحظة من الذهول الصامت التي أطبقت علي عندما اصطدمت عيناي بالجثة الطافية على نهر الآرا السويسري.

جثة طافية،

منتفخة بلا حياة.

تطفو على نهر،

يجري وهو تائه.

وللحديث بقية!

● "النداء"، العدد ١١٤، الأربعاء ١ أغسطس ٢٠٠٧

# جشةطافية (۱)

### إلهام مانسع

المواطني للبلد الإنزليل الموادة 105 مشاق

"مصر تسبقنا في كل شيء"، قالها لي أحد محاوريّ في دمشق.

وأنا رددت من بعده هامسة: "في الخير والشر". والخير كان، والشر تلاه.

"ونحن نلحق بعدها"، أكمل الناشط، ثم صمت.

كان يتحدث عن ظاهرة "التأسلم الشعبي". وكان على حق. فسوريا، ككثير من البلدان العربية، أصيبت بعدوى ظاهرة التأسلم الشعبي التي انطلقت، وقبلها حركة الإخوان المسلمين، من مصر. بيد أن علاقة الارتباط بين مصر وسوريا، ثم المحاكاة، لا تقتصر على فترتنا المعاصرة فحسب، بل تعود إذا حددناها بتاريخ قريب إلى نحو قرنين، كان فيها بتاريخ قريب إلى نحو قرنين، كان فيها سَبق، وكان فيها مَرار.

بدأت عندما احتلت مصر بقيادة إبراهيم باشا (ابن محمد علي باشا) سوريا في الفترة بين ١٨٣١ و ١٨٤٠. كانت محاولة من قبل والده لإضعاف الدولة العثمانية، التي لجأت إليه من قبل كي يكسر شوكة الدولة الجزيرة العربية، وقد فعل. وقناعة منه في الوقت ذاته يعود تاريخها

إلهام مانع من أجل هوية المساهية إلى عام ١٨١٠، بأن بلاد الشام كانت امتدادًا استراتيجيًا لمصر، أو على حد قوله: "إن سورية لازمة لسلامة مصر"(١).

كانت فترة احتلال قصيرة، يمكن النظر إليها وإلى نتائجها من زوايا عديدة، فيها إصلاحات، وفيها فساد وظلم وسخرة. لكني أشير إليها لسبب لفت انتباهي: من أولى الإصلاحات الاجتماعية التي أسس لها إبراهيم باشا كان "فرض المساواة بين كافة عناصر المجتمع وفئاته على اختلاف انتماءاتهم الدينية والاجتماعية، وخصوصًا المساواة بين المسلمين وغيرهم"(٢).

خصوصًا المساواة بين المسلمين وغير المسلمين، أي المسيحيين واليهود.

لماذا كان ذلك ضروريًا؟

كان يفرض على غير المسلم التالي: منع ركوب الخيل، التزيي بزي يميزهم عن أقرانهم المسلمين، الابتعاد عن الطريق إذا صادف غير المسلم مسلمًا يسير في الطريق نفسه. كما كانت لا تقبل شهادة المسيحي أو اليهودي (ولا حتى نصف شهادة المرأة التي نعرفها)، مهما علت منزلته، ضد المسلم.

ما فعله إبراهيم باشا أنه ببساطة أصدر قرارات سمحت لغير المسلمين بامتطاء الخيل، ولبس العمامات البيضاء على غرار المسلمين، وأصبحوا سواسية أمام جهات الدولة، وأصبح حكم المسلم والمسيحي واليهودي واحدًا. وزاد على ذلك أن وضع صلاحيات كثيرة في يد الخواجة حنا البحري، وجعله فوق الجميع من الموظفين والكتبة. وكان أمرًا غير مسبوق أثار غضب المسلمين "الذين كانوا يعدون تميزهم عن بقية أفراد المجتمع من غير المسلمين أساسًا لاستقرار الحياة الاجتماعية"(٣).

بكلمات أخرى: كانوا يعدون ذلك "التميز" "أمرًا طبيعيًا".

لا يعتبرونه "تمييـزًا" ضد غير المسلمين. كان "حقًا" لهم من وجهة نظرهـم. وكان على غير المسلمين، من وجهة النظر هذه، أن يتقبلوا وضعية "الضيف" في بلادٍ، هي بلادهم.

بطبيعة الحال أنا لن أطبق معايير حقوق الإنسان، التي وضعنا أسسها القانونية في النصف الأول من القرن العشرين، على ما كان عليه الحال آنذاك؛ لن يكون الأمر سليمًا من الناحية المنهجية. لكن الإشارة إلى ذلك التمييز ضرورية، لأننا إلى اليوم نقرأ التاريخ بصورة "انتقائية".

مازلنا نصر على قراءة لا ترى من السطور إلا كلمات متفرقة، ننزعها من سياقها ثم نربطها عنوة، ثم نلصقها على صفحة جديدة، ونقول: هكذا كان تاريخنا.

الهام مانع من أجل هوية الساهية

وملعون من قال غير ذلك.

والمسئلة لا تتعلق فقط بقراءة كثير من الحركات الإسلامية السياسية للتاريخ، التي تسقط التاريخ أساسًا من حسابها. أحدثكم عن القراءة الرسمية للدولة التي نقرأها في كتبنا ومناهجنا المدرسية. قراءة لا علاقة لها بما حدث على أرض الواقع. تضع غمامة على أعيننا، لونها وردي مريح، وتخلق في نفوسنا تلك القناعة بأننا "كنا في الواقع الأفضل"، وكنا نتعامل مع "غيرنا" بـ"حب وتسامح".

ونحن في الواقع كنا ككل شعوب الأرض، غربية وشرقية، "غير إنسانيين" في تعاملنا مع "الغير".

نحن مثل "غيرنا"!

أليس من الغريب أن يبدو ضروريًا التأكيد على ذلك؟!

لكنه ضروري، لأن هناك هالة من "القداسة" نضعها حول أنفسنا عندما نقرأ التاريخ، وهي "قداسة" تبرز منطق "اللاعقلانية" و"اللاتاريخ" الذي نتعامل به مع الماضى.

عندما نتحدث عن "السماحة" التي عُومل بها غير المسلمين في المشرق العربي قبل قرون مضت، يحلو لنا أن نتجاهل سيرة "المذابح" التي حدثت لغير المسلمين في تلك العصور.

ومثال على ذلك المذبحة التي تعرض لها في دمشق سكان "باب توما" المسيحيون في عام ١٨٦٠. راح ضحيتها أكثر من ستة آلاف شخص، ذُبحوا عن بكرة أبيهم في ظرف عدة أيام لا أكثر ولا أقل.

وكنت أتساءل وأنا أمشي بين أزقة باب توما: لمَ تبدو لي رائحة جدرانها حزينة؟

لم أعرف إلا عندما بدأت أنبش في الكتب.

المسألة، أعزائي، ليست صدفة.

ليست نتاج سهو وغفلة.

لن تغفل عن ستة آلاف جثة إلا إذا كنت قاصدًا.

بل تندرج جوهرًا في صلب واقع الأزمة التي نعيشها.

يـوم نقرأ التاريـخ قراءة موضوعية منهجية، سنكتشـف جذور الخلل فـي واقعنا، وعندما نفعل ذلك سـنتمكن من تحديد سـبل اجتثاثها، وزرع غرس جديد لمستقبل آخر. لكننا لم نفعل، لم نفعل ذلك في الماضي، ولا نفعله في حاضرنا.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



إذن، هذه واحدة من علاقات الارتباط التي جمعت بين مصر وسوريا، كان فيها بعضًا من خير، وكان خيرًا مرفوضًا، ثم لأسباب أخرى لا مجال لذكرها هنا، انقلب وجه دمشق والشام الباسم، واضطر إبراهيم باشا وقواته إلى الانسحاب، والعودة أدراجه.

بعد هذا الحدث بقرن وأكثر، جمع التاريخ سوريا ومصر من جديد، هذه المرة ضمن إطار وحدة اختبارية.

وهذه علاقة أسّستْ لدولة الحديد والنار من بعدها.

وللحديث بقية.

. . . . . .

"كل ما أردت قوله بسيط: كلنا في الخطيئة إنسان،

وأنها هنا كما أنها هناك،

لكنها لدينا أكبر، لأننا لا نريد أن نراها.

وهي لدينا أعظم، لأن الخوف يكمم أفواهنا.

وهى أفظع، لأن الصمت لدينا دواؤها.

وأننا يوم نُدرك ذلك سنواجه خطيئتنا... ونحيا.

نحیا کما نرید،

ونحيا بلا خطيئة"(٤).

#### ■ هوامش:

- (١) تاريخ دمشق وعلماؤها خلال الحكم المصري ١٨٣١-١٨٤٠، صفحات للدراسات والنشر، ٢٠٠٧.
  - (٢) المرجع السابق.
  - (٣) المرجع السابق.
  - (٤) صدى الأنين، دار الساقي، ٢٠٠٥.

● "النداء"، العدد ١١٥، الأربعاء ١٥ أغسطس ٢٠٠٧

الهام مانع من أجل هوية الساهية



## جشةطافية (۱)

### إلهام مانسع

والخطيط راس على واعفاء فاسرة

عاد الصمت الصارخ بالغثيان إلى نفسي من جديد. كأني رأيت تلك الجثة من جديد.

جشة طافية. منتفخة بلا حياة، تطفو على نهر، يجري وهو تائه.

جشة اليوم لا علاقة لها بدولة الحديد والنار في سوريا، لا، ذاك موضوع أعود إليه الأسبوع القادم. والعودة إليه ضرورية، بخاصة ونحن نراها تحرم أحد أهم رموزها الليبرالية، النائب البرلماني السابق رياض سيف، الذي يعاني من سرطان البروستات، من حقه في السفر والعلاج.

أبسط حقوق الإنسان، لا ينالها الرجل الذي باع الغالي والرخيص من أجل دعوة إلى التعديد التدريجي السلمي في وطنه. لم يبع نفسه ولم يبع وطنه، بل وهب نفسه ببساطة للوطن.

يحب وطنه.

كم منا بحب الوطن مثله؟

ابنه أخفوه، كأنه فص ملح وذاب. وأمواله، وهو رجل الأعمال والصناعي المعروف، جردوه

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



منها، أفلسوه، بالعربي الفصيح، كي يصمت. ولم يصمت. والسجن عرفوه عليه، وهو مازال عقى على قدميه.

رجل صاحب مبدأ.

كم منا يؤمن بمبدأ اليوم؟

ومبدأه كلفه الغالي والرخيص. وهو لا يبالي، لأنه يعرف أن الوطن يستحق الغالي والرخيص.

وطن سيبادله الحب يومًا ما كما يحبه.

والآن يسعون إلى موته البطيء. يريدون قتل رياض سيف، قطرة قطرة، بطريقة التعذيب الصينية المعروفة: قطرة ماء، ثم أخرى، تتساقط على رأس شخص مقيد، وتتحول مع مرور الوقت إلى مطرقة تنهال عليه حتى يصاب بالجنون. أوه! ما أقسى الإنسان عندما يفقد إنسانيته!

"لن تسافر، رغم أننا نعرف أن لا علاج لمرضك هنا(!!) تبقى هنا حتى يمتد المرض إلى كل جسدك. وعندما يتمكن منك نتركك تسافر".

أليس هذا هو منطقهم؟

وعندما يكون منطق أجهزة الأمن في الدولة هكذا، يدرك القاصي والداني أنها دولة تعاني من أزمة، وأنها ضعيفة، هشة، ومهزوزة، لأنها تخاف من صوت رجل لا يخاف.

لا، جثة اليوم لا علاقة لها بسوريا.

بل باليمن.

لا بد من الانعطاف إليها، لأن الغثيان عاد يجتاحني من جديد.

عاد لسببين: موت الرجل الذي قال: "لا"، وحال طالباتنا وطلابنا من المبعوثين في المغرب. الرجل الذي أعنيه هو سفيرنا لدي المقر الأوروبي للأمم المتحدة والاتحاد الفدرالي السويسري، ورئيس الوزراء اليمنى السابق، الدكتور فرج بن غانم.

مات.

خبر وفاته كان صدمة، أضافت همًا إلى قائمة الغم التي أطبقت على وطننا.

الرجل الذي قال: "لا".

قالها وهو رئيس للوزراء، في ظرف كان أغلب من حوله يحنى رأسه لـ"صاحب" الدولة،

الهام مانع من أجل هوية الساهية

يطأطئ، ويبتلع الاعتراض، إلا هو.

إلا هو.

قالها، ثم انسحب بهدوء. وعندما فعل ذلك أصبح مثلًا يقتدى به.

"هناك خطوط حمراء لا يمكن لرجل الدولة الذي يحترم نفسه أن يتخطاها"، هكذا كان لسان حاله.

وهو كان يعرف أكثر من غيره أن الإصلاح الجذري لا يتحمل أنصاف الحلول.

وهـو كان يعـرف أكثر من غيره أن الإصلاح الذي كان ينشـده ممكن التحقيق، لو أتيحت له فرصة بناء دولة المؤسسات.

إصلاح لا يصح معه وجود "صاحب" للدولة، لأن الوطن لم يكن يومًا ملكًا لشخص. وهو كان يعرف ذلك أكثر من غيره. ولأنه أدرك أن فعل ذلك مستحيل، استقال.

أول رئيس للوزراء يستقيل طوعًا واختيارا، ترك الجاه والسلطة والقوة، حبًا في الوطن هو الآخر.

كم منا يحب الوطن كما فعل الدكتور فرج بن غانم؟

مات الرجل الذي قال: "لا".

وموته فقد لو كنتم تعرفون.

فأنا لم أعرف عربيًا كنّتْ له أوساط الخارجية السويسرية مثل ذلك القدر من الاحترام الذي أولوه به.

كلنا من معادن. ومعدنه كان نفيسًا. والعالم الخارجي أدرك ذلك.

هذه الأولى. أصابتني في مقتل مطلع الأسبوع الماضي.

أما الثانية فتُخجل.

تُخجل كثيرًا. والخجل يقع على من تسبب في قطع منح خمسين طالبة وطالبًا يمنيًا من طلاب الدراسات العليا في المغرب.

يقطعونها، ويتركون بناتنا وأبناءنا دون معاش. يتركونهم وأسرهم في الغربة بلا مال.

يقطعونها دون مسوغ قانوني، ثم يحملون طالباتنا وطلابنا مسؤولية قطع المنحة. وهم يدرون جيدًا أن لا مسوغ قانوني لقرارهم. يعرفون ذلك جيدًا، وأن منهم من ترفع اليمن رأسها بهم عاليًا.

إلهام مانع من أجل هوية الساليك هل أشير إلى الشاعرة ابتسام المتوكل، التي تحتفي بها المحافل العربية الثقافية، والتي كانت دومًا تحتل المرتبة الأولى في التحصيل الأكاديمي في كليتها؟ قطعوا عليها هي الأخرى منحتها.

وعندما اعترضت هي وزملاؤها، واعتصموا في السفارة، ونقلت قناة "الجزيرة" وقائع الاعتصام، تتعرض للتهديد من مبعوث الأمن في السفارة!

يهددها!

ويقول إنه "سيبكيها دمًا".

ويقول إنه "سينغص عليها حياتها".

ويقول إنه "سيطردها من الجامعة".

كأنه لم يلحظ أن "الأمن" مهمته حفظ "الأمن" في أوطاننا، لا زرع الخوف وقتل الأمان في نفوس مواطنينا. كأنه لم يلحظ ذلك.

يا عيبة الأمن!

ثم نستغرب بعد ذلك من هجرة العقول لدينا؟

اعذروني على انعطافتي اليمنية. كانت ضرورية كي أبصق بالغثيان على الورق. كانت ضرورية لأننا كلنا في الهم وطن.

وطن هنا، ووطن هناك.

جثة تطفو، وأخرى تنتفخ.

والنهر يجري وهو غائب.

النهر يجري وهو تائه.

آه يا وطن!!

● "النداء"، العدد ١١٦، الأربعاء ٢٢ أغسطس ٢٠٠٧

الهام مانع من أجل هوية السائية



## جشةطافية (١٠)

### إلهام مانسع

فراط ملو. انفراط مطلق

إليكم المشهد التالي من قلب دمشق:

المكان: أمام مبنى وكالة الأنباء السورية "سانا".

التاريخ: أحد أيام يوليو الماضي.

الوقت: منتصف النهار، والشمس حارقة تغلى.

شاب يمشي ومعه فتاته. تبدو خطيبته، من الطريقة الواثقة التي يمشيان بها معًا. وشابان مرا من جانبهما. وأنا أنتظر المناضل والحزبي المخضرم كي أجري معه حوارًا في إطار دراستي الميدانية. أنتظره في المكان الخطأ. ولأنه كان ينتظرني هو الآخر في مكان يبعد نصف كيلو عن موقعي (أخشى أني كنت المتسببة في سوء الفهم الذي حدث)، ولأن هاتفي النقال أصيب كالعادة في مثل هذه المواقف بسكتة قلبية، كان من حظي متابعة المشهد الذي أحكه لكم.

تحرش أحد الشابين بالفتاة، رشقها بكلمة، وربما بلمسة من يده. وكما هـو متوقع في بلداننا الحارة، قامت قيامة الخطيب. أمسك بخناق الشاب المعتدي ثم بدأ بضربه. والفتاة تحاول تهدئة رجلها دون جدوى.

إلهام مانع من أجل هوية الإساليمية

177

انتبه عسكريان واقفان لما يحدث. سارعا إليهما. أرادا أن "يحفظا النظام". فماذا فعلا؟ أمسكا بتلابيب الخطيب والشاب المعتدي، وصفعا كلًا منهما على وجهه وقفاه. كلٌ ونصيبه.

صفعة هنا، وضربة هنا.

من منكم جرب صفعة العسكرى؟

فجأة استفاق الخطيب والمعتدي، كأنهما كانا في غيبوبة ثم خرجا منها عنوة. وضعا غضبهما، وهو يغلي يرتجف، في ثلاجة. وجمداه إلى حين. بقدرة قادر، تبخر الغضب الفائر، وحمية الشباب والرجولة، تبخر فجأة! ابتلعاه في جوفهما! دفناه في بطن الحوت.

لم أعد أرى له أثرًا.

حل محله الخوف.

هل تعرفون معنى الخوف في بلادنا؟

خوف، ذل، ومهانة.

طأطأ الشابان رأسيهما وهما يتلقيان الصفعة الواحدة تلو الأخرى.

طأطاً رأسيهما! وغضب من نوع آخر يغلي في رمقاتهما. غضب آخر، مكبوت، حارق، ومهين. خِفتُ منه وأنا أتابعه. خفتُ من يوم انفجاره بالأصح؛ لأنه لو انفجر سيدفعهما إلى تمزيق العسكريين إربًا إربًا، بأسنانهما وأظافرهما.

كم منا شعر بذلك الغضب وهو يطأطئ الرأس رغمه؟

أليس من الغريب أني أحكي لكم عن مشهد رأيته في دمشق، وأعرف معرفة اليقين أن المشهد نفسه يتكرر كل يـوم في أوطاننا العربية؟ يحدث اليوم، يحـدث الآن، ويحدث هنا وهناك، في مصر، في اليمن، في السعودية، في تونس، في البحرين، وفي السودان... والحسبة تجر ما بعدها.

كم منا صفعه العسكري، وصمت؟

كم منا رشقه رجل الأمن بإهانة، فبلعها؟

كم منا شتمه رجل المخابرات، فأحنى رأسه؟

كم منا وقف أمام مسؤول الجوازات وشعر بالعرق يتفصد من مساماته؟

وكم منا نهره "مطوع" من رجال "الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر"، فطفر الدمع من عينيه

الهام مانع من أجل هوية الساسية

#### وهو يغص بالخزي؟

كم...؟

كلمة "مواطن" بما تحمله من مضامين لا معنى لها لدينا.

من منا يعرف معنى أن يكون مواطنًا في بلده؟

مصطلح "حقوق المواطنة" تبدو بلا معنى لدينا.

ما ليس له وجود، يصعب أن يكون له معنى نفهمه. ألستم معى؟

حق الكرامة.

الكرامة.

حقى في أن أكون إنسانًا، يُعامل باحترام، يُعامل بتقدير.

حقي في أن أتوقع من رجل الأمن، العسكري، المخابرات، والمطوع، أن يتعامل معي كمواطن، ويجب عليه، أقول يجب عليه احترامه.

نعم، يجب على رجل الأمن احترام المواطن! يجب عليه ذلك.

جزء من واجبه.

أساس وجوده هو حماية المواطن واحترامه.

ليست صدقة. ليس هبة. ليست تكرمًا من ولاة الأمر. بل حق. حقك وحقى.

أليس من الغريب أن نستجدي حقنا في الاحترام؟

ومادمت أستجدي حقي في الاحترام، كيف تتوقع مني أن أعمل؟ أن أصنع وطنًا؟

أي عسكري بسيط يستطيع أن يبعثر كرامتك في الأرض متى شاء. يتلاعب بها كما تتلاعب الريح بريشة أو فتلة.

أي عسكري بسيط يستطيع أن يفعل ذلك. وأنتَ؟ أنتَ ستقف أمامه عاجزًا مكبل اليدين، مادمت...

و"مادمت" هذه فيها شجون كثيرة،

مادمت لا تنتمي إلى فئة "المتنفذين الأقوياء"

أو فئة "المال الذي يشتري"،

أو فئة "الحزب"، أو "المذهب"، أو "المنطقة"، أو "القبيلة".

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

"مادمت وأخواتها"،

تحكى قصة أوطاننا العربية.

تلك التي مازالت تمشى عرجاء، لا هي غراب ولا هي طاووس.

دولة "البين بين"، مازالت في "منزلة بين المنزلتين".

لا هي مدنية ولا هي دينية (باستثناء السعودية وأخواتها).

لكنها عسكرية حتى النخاع.

لكنها مخابراتية حتى النخاع.

لكنها قبلية ومذهبية حتى النخاع.

دولة عرجاء.

لا تحب مواطنيها ومواطناتها.

بل تخاف منهم.

تخافهم لأنها تعرف قوتهم متى استفاقوا.

ولذلك ترعبهم.

وتحولهم عامدة إلى نفوس خائفة مكسورة.

دولة يستطيع فيها أي عسكري بسيط أن يصفعك على قفاك، فتنسى امرأتك، وكرامتك، وتغص بخزيك، ثم تطأطئ رأسك.

ألم أقل لكم، كلنا في الهم وطن؟

وطن هنا، ووطن هناك.

جثة تطفو، وأخرى تنتفخ.

والنهر يجري وهو تائه.

النهر يجرى وهو خائف.

● "النداء"، العدد ١١٧، الأربعاء ٢٩ أغسطس ٢٠٠٧

الهام مانع من أجل هوية الساكية

# جشةطافية (١٠)

### إلهام مانسع

وكيفتخطل الاستجابة لعل جنوبي

"مصر تسبقنا في كل شيء".

هل تذكرون هذه العبارة؟

قالها لي محدثي في دمشق قبل نحو شهرين. وأنا رددت من بعده: "في الخير والشر".

وحديثي حينها كان عن علاقة الارتباط التي جمعت بين مصر وسوريا. جمعهما في القرن التاسع عشر احتالا مصر لسوريا، ومحاولة إبراهيم باشا إدخال إصلاحات اجتماعية تتعلق بأوضاع المواطنين السوريين من المسيحيين، وكانت محاولة شجاعة. بيد أن القرارات غير المدروسة التي تلاحقت من القاهرة بعد ذلك، ومنطق السُخرة، جعلت دمشق تعود عن ترددها، ثم تكسر صمتها، لتعلن رفضها عن ترددها، الذي أصبح ثقيلًا بعد نحو أربعين عامًا.

تلك علاقة الارتباط الأولى التي جمعت بين البلدين.

الثانية جمعتهما بعد نحو قرن. نعم بعد قرن. وكان فيها سبق، ثم كان فيها ندب. والأهم، أنها أسست لدولة الحديد والنار في سوريا. الدولة الأمنية.

إلهام مانع من أجل هوية السالميج أما الثالثة، فلم تزد عن اتخاذ مصر، كما عادتها، موقف الريادة، لكنها على عكس نبضها التنويري في الثلاثينيات من القرن الماضي، انكفأت في السبعينيات والثمانينيات، إلى يومنا هذا، لتتحول إلى قدوة مظلمة، القدوة في التأسلم الشعبي، تأسلم شعبي لا علاقة له بوجه مصر السمح الضاحك، بل تم عجنه بالفكر السلفي الوهابي، ليتجهم الوجه، وتغيب الابتسامة، ويتحول الدين معه إلى "حالة غضب".

وسوريا، كما نحن، من بعدها، ولو بعد حين.

الثانية إذن هي الجمهورية العربية المتحدة التي نشأت من اتحاد سوريا ومصر طوعًا عام ٨٩٥٨.

أول محاولة جدية لتحقيق حلم الوحدة العربية، لم يكن لها ان تتحقق لولا إيمان النخبة السورية السياسية بالفكرة. أمنوا بها إلى درجة أنهم وافقوا طوعًا على تقديم كراسيهم فداءً لها. ومن الجميل أن تحلم. لكن الأسى كل الأسى أن ترى حلمك يولد ميتًا، لتستفيق عليه كابوسًا.

ليعذرني أصدقائي من الناصريين والقوميين. فحديثي هنا ليس اصطيادًا في الماء العكر. لكنه مجرد سرد موضوعي لواقع حدث. وما حدث أن الحلم لم يكتب له النجاح لأسباب عديدة لا مجال لسردها هنا. يكفي القول إن النخبة الناصرية في مصر تعاملت كعادتها مع إخوانها من "العرب" بقدر كبير من الصلافة والتغطرس، وأن دمشق استفاقت من جديد، لتعود عن صمتها، ولتعلن مرة أخرى رفضها للضيف، الذي أسمته ربا لبيتها، احتجاجًا على استبداده عليها بالرأي. فلم يكن من اللائق في رأيها أن تتحول الوحدة إلى احتلال.

حدث الطلاق إذن. لكن المشكلة أن فترة السنتين وبضعة أشهر من الوحدة تركت بصماتها على دمشق.

أول قرار اتخذه الرئيس جمال عبدالناصر كان "إلغاء الحزبية بكافة أشكالها". وهو قرار قتل براعم الليبرالية الديمقراطية البازغة منذ العشرينيات في سوريا، براعم نبتت رغم حمى الانقلابات التي أصابتها.

كتمها، فتوقفت عن التنفس.

مثلها في ذلك براعم مصر، التي طمرتها الثورة المباركة.

الهام مانع من أجل هوية الساهية



وبعد صدور القرار أصبح تأسيس الجهاز الأمني بمؤسساته (المفزعة) الشغل الشاغل للنخبة الناصرية التي تولت إدارة البلاد في دمشق.

وبدلًا من براعم الليبرالية الديمقراطية، نبتت جذور الشمولية الاستبدادية. جذور بنى عليها النظام البعثي السوري بعد ذلك هيكل استبداده.

هذا لا يعني أني أحمّل مصر الناصرية مسؤولية كل المصائب التي حطت على رؤوسنا.

فهل ننسى أفضال السعودية الوهابية التي صدرتها إلينا، وتفريعاتها البن لادنية؟

كما أن فكرة القومية العربية لم تأت منها (أعني من مصر)، بل خرجت من رحمي سوريا ولبنان. جاءت ردًا على التطرف التركي، تمامًا كما طفرت بدايات الإسلام السياسي كرد فعل على العلمانية التركية وإلغاء الخلافة العثمانية.

ولست ضد فكرة "العروبة" كثقافة، فأنا عربية بعد كوني إنسانا، ولغتي هي أمي. لكني أنفر من التجسيدات السياسية لهذه الفكرة، ناصرية كانت أو بعثية، وتحولاتها (أخشى أن لا مفر من قول ذلك) الفاشية، وأعتبرها واحدًا من أهم أسباب المأزق الذي نعيشه اليوم، خاصة عندما يقوم بتطبيق الفكرة مجموعة من العسكر، لم يفهموا من الفكرة سوى حروفها، لكن المعنى لم يفقهوه قط.

أضف إلى ذلك أن القومية العربية لم تأخذ من العلمانية إلا قشورها. لم تطبقها فعلًا. فلو فعلت ما تركت قوانين الأحوال الشخصية (تلك المتعلقة بالمرأة حتمًا) تخضع لأحكام الشريعة. عمدت إلى تطوير كل قوانين مؤسساتها، ولم تجد ضيرًا في ذلك، إلا عند العائلة والمرأة. وقفت أمامها، حدقت فيها، ثم هزت كتفها، ولسان حالها: "علام وجع الرأس؟". كلهم فعلوا ذلك: مصر الناصرية، والعراق البعثي، وخصمه الشقيق سوريا البعثية.

وأظنكم توافقونني على أن الكثير من واقعنا كان سيتغير لو أننا ركزنا على الدولة الوطنية في كل بلد عربي بعد استقلاله، أو نشأته، ثم وضعنا قواعد متينة لمؤسساتها، ثم طورنا من قوانينها وفقًا لمعايير مدنية تحترم الإنسان، ثم أسسنا لليبرالية ديمقراطية علمانية فيها. ووضعنا كل طاقة الصراخ فينا في العمل والتنمية.

كان الكثير سيتغير، لو أننا ركزنا بالفعل على الإنسان، وبنيناه كي يبني وطنه.

لكننا لم نفعل، يا للحسرة!



وبدلًا من أن نبني الوطن، زرعنا بذور الهزيمة، تلك التي نبتت في نفوس أجيالنا. ومعها تركنا الساحة مفتوحة لطحالب التأسلم الشعبي.

نهرب من الهزيمة إلى غيبوبة، نسميها -جهلًا- دينًا.

وسوريا كغيرها من الدول العربية دخلت في دوامة هذه الغيبوبة.

سوريا كغيرها من الدول العربية لحقت بركاب مصر في تأسلمها الشعبي.

سوريا كغيرها من الدول العربية لجأت إلى الدين كسلاح سياسي، أظنه سيرتد إلى صدر نخبتها لو لم تستفق.

لكن هذا موضوع شائك، أعود إليه في مرة مقبلة، وحتى ذاك الحين كل رمضان وقلوبكم عامرة بالمحبة والأمل.

● "النداء"، العدد ۱۲۱، الأربعاء ۲۹ سبتمبر ۲۰۰۷



## جشةطافية (١١)

### إلهام مانسع

في التاسعة صباحًا من كل يوم كنت دومًا في الطريق. أستقل أول تاكسي أراه من ساحة باب توما في قلب دمشق، وأتوجه إلى موعدي في الصباح مع شخصية

سورية من شخصيات المجتمع المدني، الحقوقي، أو الثقافية.

. کل بوم.

وفي التاسعة صباحًا من كل يـوم كان صوته يصدح من مذياع التاكسي.

أسمع صوته من موقعي.

وأسمعه أيضًا يجلجل من نوافذ سيارات مارة بجانبنا.

أسمعه يتحدث، وأجفل.

أتمعن في حديثه، وأرقب سائق التاكسى، أياً كان،

وهو يتابع الكلمات وهي تتلاحق من حنجرة الصوت الصادح،

يمتصها، يتشربها، ويهز رأسه بين الحين والآخر مؤيدًا.

وفي كل مرة، عند لحظة خروجي من التاكسي كنت أسال السائق لمزيد من التأكد: من الرجل؟

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

يرد مندهشًا وبثقة: شيخنا النابلسي.

شيخنا النابلسى؟

شيخنا النابلسي ليس كشيخنا الزنداني ذي الفكر السلفي.

ليس فعلًا، فالزنداني جمع بين فكر الإخوان المسلمين ولقحه بالفكر الوهابي عند تحوله إلى السعودية، ليخرج لنا بوليد اسمه "الجهاد". وهو "يجاهد" إلى يومنا هذا إذا لم تلاحظوا، وليت أمننا اليمني يوجه أنظاره بعيدًا عن المتقاعدين قليلًا ويركز أكثر على "جهاد شيخنا الديني"، يمارسه من خلال جامعة الإيمان، التي كما تعلمون تدور حولها ألف علامة استفهام عن نوعية الفكر الذي تغسل به أدمغة طلابها.

شيخنا النابلسي لا أعرف -بعد- موقفه من العنف، لكننا نعرف أن شيخنا الزنداني لم يخرج علينا إلى اليوم بفتوى تدين بصراحة الأعمال الإرهابية التي يقوم بها أسامة بن لادن.

سلمان العودة فعلها، وهو صامت. والصمت، كما تعرفون، علامة الرضا. نقولها مبتسمين عند حديثنا عن العذراء حين زواجها، وهي وجلة المسكينة، وأقولها عابسة حين حديثي عن شيخ يقول: إنه ينطق باسم الله، كأنه الله، ويصمت بعناد عن نبذ العنف والكراهية، تنزه الله سبحانه عما يقول.

لا. شيخنا النابلسي ليس كالزنداني.

لكنه كالزنداني داعية.

يظن هو الآخر أنه يدعو إلى الله.

وكنت أظن الله هو الحب والخير والجمال.

يا رحمن، لم لا نراك في أصواتهم؟

وفي الواقع لا أرى داعيًا لمهمة الداعية. لكنها أصبحت اليوم من مستلزمات "الواقع العربي المتخلف"، فهي وثقافة الاستهلاك رديفان. يخرجون علينا من تحت الأرض، من وراء السحاب، ومن كل شجرة، وكل يدعو بطريقته. ويقول إنه يدعو إلى الله.

لكننا إذا ما تمعنا في خطابهم نجدهم لا يحدثوننا عن الله.. انتبهوا أيها السادة. هم لا يحدثوننا عن الله. بل يحدثوننا عن نظام اجتماعي هم وضعوا أسسه، ثم يصرون علينا

الهام مانع من أجل هوية الإسالية

بالقول، "لكن الله هو الذي يقول".

شيخنا النابلسي واحد من هؤلاء، لأنه يتحدث عن نظام اجتماعي، ولا يزيد عليه كما يفعل شيخنا الزنداني بنظام سياسي.

فلو تحدث عن نظام سياسي ما سمحت له السلطات السورية بالحديث من أساسه، أليس كذلك؟ لا. شيخنا النابلسي يحدثنا عن نظام اجتماعي محدد، مهووس بجسد المرأة، ورؤية للعالم تتسق مع فكر الإقصاء والكراهية، ودعوة إلى الفقراء بالقبول بواقعهم المرير.

شلاث عناصر تحدد ملامح الفكر الذي يدعو إليه: المرأة، الآخر، والرضوخ للأمر الواقع. المرأة هنا ليست كيانًا إنسانيًا مساويًا للرجل. ليست شخصًا مستقلًا قادرًا على اتخاذ قراراتها بنفسها دون حاجة إلى الوصاية. المرأة ليست إنسانًا.

بل تابع. تابع تجب الوصاية عليه. تابع يجب عليه الخضوع وتقبل الأوامر.

وتابع تجب تغطيته. والذكر بالطبع يتولى مهمة التغطية، تمامًا كما يتولى في النهاية مهمة تحريدها من الغطاء.

لاحظوا مضامين كل الخطابات الدعوية التي خرجت علينا منذ السبعينيات، وستجدونها دائمًا تركز على المرأة. مهووسة بالمرأة. كأنها لا تحلم ليل نهار إلا بالمرأة. مسكينة هذه المرأة.

صوت شيخنا الصادح كان يصرخ في أحد خطبه "هؤلاء الفتيات اللاتي يمشين في الشوارع كاسيات عاريات، أليس لهن أخوة، أزواج، أليس هؤلاء مسئولين عنهن"!

وسائق التاكسي يهز رأسه مؤيدًا.

ثم الآخر. العنصر الثاني في خطاب الشيخ.

والآخر هنا تحديدًا هي أوروبا.

أدهشني شيخنا وهو يعيب في أحد خطبه على من يعود من أوروبا ويمدح فيها وفي نظامها، ويصرخ "ألم يروا فيها الفساد والزنا واللواط وتبادل الزوجات وزنا المحارم"!

في الواقع بهت وأنا أستمع إلى هذا الحديث.

الفساد موجود في كل مكان، لكني أظنه معششًا في نفوسنا، وأدمغتنا، وأنظمتنا العربية أكثر. هل سمعتم من امتدح الرشوة وأعتبرها "شطارة" في قنواتنا الفضائية؟ أو تظنوني

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟ أتجني هنا؟ ثم هل رأيتم من يرث البلاد ومن فيها هو وأسرته وحاشيته وبطانته؟ أم أني أكذب فيما أصف؟

لكن لا. شيخنا يحدثنا عن فساد من نوع أخر. فالفساد الأول من مستلزمات بقائه في المذياع. أما الثاني فهو ما يضيق به.

لكننا نعرف أن الزنا والمثلية الجنسية (اعذروني فتسمية اللواط المحايدة هي المثلية الجنسية) وزنا المحارم، يا لحرقة الكبد، موجودة هنا كما أنها موجودة هناك.

كلنا يدرى بذلك، ويصمت عنه. وفي حالة زنا المحارم فإن صمتنا عنها جريمة.

هل أفترى فيما أقول؟

أما مسئلة تبادل الزوجات، فمع احترامي الشديد لمعلومات شيخنا الفاضل، فلا أظن أن الغالبيـة العظمـي من الشـعوب الأوروبيـة، وهي متنوعة جـدًا على فكـرة، تُقبل على هذه

كأننا شعوب خارج نطاق التاريخ!

شيخنا يحدثنا ضمن نطاق ثنائية لا توجد إلا في ذهنه: "نحن"، و"نحن" هنا شعوب طاهرة خالية من العيوب، أو على الأقل تسعى لفعل ذلك جاهدة. والمسكينة انقطع نفسها وهي تفعل

و"هـم". و"هـم" هنا هي أوروبا، هي الغرب، وهي أمريكا. وهؤلاء، ضمن هذا المنطق، يسود لديهم الفساد الأخلاقي، ينخر فيهم. ولذا يتوجب علينا أن "نحمي أنفسنا منهم".

و"هم"، في الواقع، مثلنا "نحن".

مثلنا، بشر.

مثلنا! لا يزيدون علينا إلا بنظام يحمى حق الإنسان فيه. نظام وضعى ثبت لكل من عاش تحت ظله أنه الأفضل إلى يومنا هذا. لم يتوصل الإنسان إلى نظام أفضل منه.

هذا لا يعنى أن الأخطاء لا تحدث.

هذا لا يعنى أن الظلم لا يحدث.

وهذا لا يعنى أن اليمين المتطرف في البلدان الأوروبية لا يسعى هو الآخر إلى تقسيم العالم إلى معسكرين، "نحن" و"الأجانب".

> إلهام مانع من أجل هوية السالمات

لكن القانون هو الحكم بيننا.

القانون هو حامينا.

وهو سيحميني تمامًا كما سيحمي غيري. منطق الخيار والفقوس الذي نعرفه ونلتسع به مرارًا في مجتمعاتنا العربية غريب في دولة يحكمها القانون.

ليت شيخنا يدرك ما يقول.

أما الثالثة، فهي موجعة. لأنك إذا كنت تدعو إلى الله حقًا، فعيب عليك أن تدعو إلى الظلم. ودعوته كانت إلى قبول الظلم.

خطابه كان موجهًا إلى الفقراء.

إليهم تحديدًا.

يقول لهم، لا تحسدوا الغني على غناه. واعتبروا أن فقركم نعمة. لأن "الغني ستكون مساءلته أصعب يوم القيامة". ما أجمله من عزاء! الغني سيكون موقفه صعبًا يوم القيامة! أما الفقير فهو بالتأكيد سيكون سعيدًا جدًا يوم القيامة! وإلى أن يحين موعد يوم القيامة، يكون الفقير قد شبع فقرًا.

أي منطق هذا الذي يتحدث به؟

لم لا يقول له "لا تقبل بوضعك، وغيره". لم لا يقول له "خلقك الرحمن حرًا، فاعمل وكن شيئًا".

لم لا يقول له "بإرادتك، بعملك، وتعليمك أولادك، ستكون قادرًا على تغيير وضعك".

لن يقول ذلك، والدهر بيننا.

أتدرون لماذا؟

لأنه خطاب إسلامي مؤسسي، يدعم السلطة الحاكمة.

ولأنه كما السلطة الحاكمة، كما نحن، يدري أنه حتى لو جاهد الفقير وعمل ودرس وسعى لتغيير وضعه، فإنه في ظل الواقع العربي الذي يعيشه لن يواجه سوى جدار من الحديد الصلب، سيدمي أظافره، ويعيده على أدراجه خائبًا. بكلمات أخرى، سواء عمل أو لم يعمل، سيبقى حاله كما هو.

فالعربي في بلداننا العربية (باستثناء بعض دول خليجية) يحتاج إلى مائة وأربعين عامًا

إلهام مانع من أجل هوية الساهية كي يضاعف من دخله. الآسيوي يفعل ذلك في عشر سنوات. هذا ما توصل إليه تقرير التنمية البشرية العربي لعام ٢٠٠٢.

ولأن الصوت الصادح من المذياع، كما السلطة الحاكمة، كما نحن، يعرف ذلك جيدًا، كان من الحكمة أن يعزي الفقير بنعمة الفقر، لأن الغني، يا للمسكين، سيعاني أكثر يوم القيامة. عزاء يغطي على عورة النظام القائم.

إذن، هي ثلاث عناصر تحدد مضمون خطاب الدعوة القائم. ورابعهم فكر العنف والجهاد. يجتمعون معًا ليرسموا ملامح واقع التخلف الفكري الذي نعيشه.

واقع يجعل من المقبول أن يصدح مثل هذا الصوت كل يوم في التاسعة صباحًا من المذياع في شوارع دمشق. تماما كما تصرخ به أصوات تضج بها الأشرطة والمساجد في اليمن ومصر والكوبت...

تصرخ، لتتلقى الكلمات نفوسٌ ملأ اليأس قلوبها، فتَعبُ منها عبًا، حتى تصدق. وتقول إن الشيخ ينطق بقول الله.

والشيخ يرفع قوله في وجه من يجادله، يقول له: أنا الحق، فحذار من التفكير.

والله، وهم أدرى، لا علاقة له بما يقولون.

ليتهم يخجلون.

● "النداء"، العدد ١٢٤، الأربعاء ٢٤ أكتوبر ٢٠٠٧



### السياسة الخارجية السعودية:

## "لا تنسوا، نحن في خندق واحد!"

### إلهام مانسع

أثارت التصريحات التي أطلقها العاهل السعودي قبل انطلاق جولته الأوروبية مستهل الشهر الجاري، دهشة بعض المراقبين. اتهم الملك عبدالله بريطانيا بأنها تجاهلت معلومات أمنية زودتها بها الرياض، كان من الممكن أن تفشل أول عملية إرهابية تعرضت لها لندن. غير أن قراءة متأملة لتلك التصريحات تظهر أنها لا تهدف إلى إحراج بريطانيا، بقدر ما تسعى إلى إعادة ضبط بوصلة السياسة الخارجية السعودية.

لن تبدأ زيارة دبلوماسية هي الأولى من نوعها منذ عشرين عامًا بإهانة مضيفك!

بيد أن الأمر بدا هكذا للوهلة الأولى. فالملك عبدالله بن عبدالعزيز، الذي بدأ في الثلاثين من أكتوبر الماضي زيارة رسمية لبريطانيا هي الأولى من نوعها لعاهل سعودي منذ عقدين، استبق جولته بانتقاد غير متوقع.

دعا الملك عبدالله في حديث مع هيئة الإذاعة البريطانية "بي. بي. سي" في التاسع والعشرين من أكتوبر، بريطانيا (وجميع الدول) إلى "عدم التساهل في محاربة

> إلهام مانع من أجل هوية المساهيات

الإرهاب، واليقظة الدائمة ليلًا ونهارًا لمحاربة الإرهاب مثلنا في السعودية حيث نتابع الإرهاب ليل نهار".

لعل صيغة هذا التحذير لم تكن كافية. لذلك عندما طلب منه جون سمبسون، كبير محرري الشؤون الدولية في "بي. بي. سي" –الذي أجرى معه اللقاء – أن "يسمي الدول التي يعتقد أنها لا تحارب الإرهاب بفعالية"، جاء رد الملك السعودي لا مواربة فيه: "أغلبها بما فيها إنجلترا. نحن أرسلنا للإنجليز بصفتهم أصدقاء لنا، بعثنا لهم برسالة قبل وقوع أول عملية إرهابية هناك، ولم يعملوا بها، وصار لديهم إرهاب".

بطبيعة الحال، ردت بريطانيا فورًا، حيث نفت بشكل قاطع أن تكون قد تلقت معلومات بهذا المعنى، لا سيما أن دلالة التصريح تفيد بأنها كان من الممكن أن تعوق تنفيذ التفجيرات الإرهابية التي تعرضت لها لندن في السابع من يوليو عام ٢٠٠٥، ولم تفعل! ولفتت إلى أن لجنة الاستخبارات والأمن في البرلمان البريطاني قد حققت في الأمر، ولم تعثر على دليل عن ورود مثل هذه التحذيرات من جهاز الاستخبارات السعودي.

السؤال إذن: لم استبق العاهل السعودي الزيارة بمثل هذا التصريح؟

المؤكد أنه لم يكن يرغب في تعكير علاقات المملكة مع بريطانيا. ذلك أن البيان السعودي الحكومي الذي صدر بمناسبة جولة الملك الأوروبية، والتي شملت أيضًا كلًا من ألمانيا وإيطاليا، نص على أن هدفها "تطوير العلاقات الثنائية بين السعودية وهذه الدول، وسبل تعزيزها في المجالات كافة"، وتعزيز العلاقات لا يتم عبر اتهام الدولة "الصديقة" بالتقصير والإهمال والتسبب في مقتل مواطنيها.

لا. الأحرى أن الهدف كان إيصال رسالة، مفادها أن المملكة وحلفاءها في الغرب يقفون في خندق واحد. خندق يجمع بين مصالح الجانبين ليجعلها مشتركة، ويذيب خلافاتهما، وهي كبيرة، ليعيدها من جديد إلى خانة خلفية تتراكم عليها أتربة النسيان.

أعادت تلك الرسالة بوصلة السياسة الخارجية السعودية إلى الاتجاه الذي اتسمت به خلال الحرب الباردة، وحددت بوضوح مسارها من جديد.

#### السياسة الخارجية السعودية خلال الحرب الباردة

اتخذت السياسة الخارجية السعودية خلال الحرب الباردة مسارين متوازيين: المسار

الهام مانع من أجل هوية الساهية



الديني وتوأمه البراغماتي.

المسار الديني ظهر عبر شكلين: الأول: من خلال قيام السعودية باتخاذ عدة خطوات مدروسة لنشـر مفهومها وتفسـيرها الديني للإسـلام في العالـم. وكمثال على هـذه الخطوات: الحملة الناشطة التي قامت بها السعودية، ومازالت، في الجمهوريات الإسلامية المستقلة عن الاتحاد السوفييتي في وسط أسيا، وفي إندونيسيا وماليزيا.

والثاني: عبر عن نفسه من خلال تولى السعودية دور الحامي السياسي والمالي للمنظمات الإسلامية العاملة في العالم العربي والدول الإسلامية، فتأثير السعودية القوى وسيطرتها على منظمات مثل رابطة العالم الإسلامي ومنظمة المؤتمر الإسلامي، أعطتها القدرة على تجيير المعونة المالية للجماعات والجمعيات الإسلامية.



في الثامنة عشرة من عمرها من سبعة رجال، أربع عشرة مرة، ثم يحكم عليها القضاء السعودي بالسجن كتبت قبل عدة أيام مقالًا عن فتاة القطيف. كتبته وأنا غاضبة. غاضبة جدًا.

ولأنى كنت كذلك، كنت أهدر بالكلمات، دون

لعنت، وكدت أشتم، أفرغت غضبي، شم هدأت. وعندما هـدأت قرأت ما كتبته في صباح اليوم التالي. وخجلت.

وجدت أن الغضب لا يجدي، لأن الكلمات معه لا تعني الكثير. تصبح جوفاء، خفيفة، لا وزن لها.قلت لنفسي: "بالطبع من حقك أن

ألا تشعرون معى بالغضب من أجلها؟

إلهام مانع من أجل هوية إلى المياتية هذا المسار عكس ببساطة الأساس الديني الذي قامت عليه الدولة السعودية في تحالف المؤسسة الدينية الوهابية مع العائلة الحاكمة، ووفر غطاء لشرعية النظام السياسي داخل المملكة، والأهم أنه سماعدها على تولى دور القطب الموازي والهادم لفكر "العروبة القومي"، الذي كان يدعو صراحة إلى القضاء على نظامها المتحالف مع الولايات المتحدة.

دورها هذا كان ضروريًا خلال فترة الحرب الباردة، لاسيما أن الدول العربية التي تبنت الفكر القومي "العلماني" (مع التحفظ على هذا المصطلح، باعتبار أن معظم تلك الدول أخذت من العلمانية قشورها، ولم تعكسها واقعًا فعليًا في سياساتها، خاصة في ما يتعلق بقوانين الأحوال الشخصية، أو القوانين الخاصة بالحريات المدنية) كانت تسير عادة في قطب الاتحاد السوفييتي.في المقابل، فإن المسار البراغماتي في السياسـة الخارجية السعودية لا يختلف

> ستة أشهر والجلد مائتي جلدة، حري بأن يجعل الدماء تغلي في عروقها.

لكن أن يسعى القضاء السعودي إلى التغطية على فضيحة حكمه، التي أثارت الدنيا وأقعدتها، بتدمير سمعة الفتاة، واتهامها في شرفها، والافتراء عليها بما لم تقله، فإن الغضب يتحول إلى بركان، خاصة ونحن نعرف ما يعنيه ذلك لفتاة دُمركيانها.

نعرف ذلك جميعًا.

قلت ذلك لنفسي، ورددت: "بالطبع اغضبي واهدري كالبركان". "من حقك أن تغضبي. لكن إياك.. إياك الحديث وأنت غاضبة. تحدثي وأنت هادئة".

"كي أسمع صوتك، تحدثي وأنت هادئة". دعونًا إذن نبدأ من حيث بدأت الحكاية. بدأت الحكاية عندما أرادت فتاة أن تسترد صورة لها لدى شاب لا يمت لها بصلة.

صورة.

مجرد صورة.

إطار مربع يضم وجهًا ضاحكًا يبتسم. صورة ليس فيها ما يسيء إليها. لا تجرحها.

هكذا أكد كل من رأى تلك الصورة.

فالوجه ليس فيه ما يعيب. والضحكة ليست تهمة ندخل بسببها السجون.. إلا في السعودية

ما علينا.

المهم، أنها رغم ذلك كانت تريد استرداد تلك الصورة بأي شكل من الأشكال. بأي ثمن. تريد صورتها الصغيرة. تريد استردادها.

كانت خائفة.

هل نلومها على خوفها؟! من يعيش في مجتمع مثل المجتمع السعودي،

ومثله مجتمعات شبه الجزيرة العربية، وعلى رأسها اليمن، يعرف لم كانت الفتاة خائفة.

ذاك مجتمع تكفي فيه الكلمة أو النظرة،

يكفي فيه أن تقف فتاة مع شاب في مكان عام،

إلهام مانع من أجل هوية السلامية كثيرًا عن أية دولة أخرى، فالهدف منه أساسا الحفاظ على مصالح الدولة أمنيًا وسياسيًا. ولهذا كان لافتًا أنه كلما تعارضت مصالح الدولة الوطنية مع الاعتبارات الدينية، كانت الدولة السعودية تختار دومًا تأمين مصالحها الوطنية.

ضمن إطار هذا المسار، كان التحالف الاستراتيجي مع الولايات المتحدة، الذي اعتبرته الدوائر السياسية الحاكمة حجر الأساس في ترتيبات الأمن الوطني للبلاد. بحثت السعودية إذن عن التزام أمريكي بالدفاع عنها من أي اعتداء لقناعتها بأن حماية المملكة تقع في الحقيقة خارج حدودها وخارج أي إجراء إقليمي خليجي. ووافقت الولايات المتحدة على لعب هذا الدور لأن استقرار السعودية مهم لأمن الخليج ولثروتها النفطية، ولأنها كانت حليفًا "يمكن الاعتماد عليه" في المواجهة التي كانت قائمة خلال الحرب الباردة مع العدو الشيوعي.

وعليه، فمقابل حصول السعودية على الضمانات الأمنية وصفقات شراء الأسلحة، فقد ضمنت هي الأخرى تدفق النفط وبأسعار معقولة، كما لعبت دورًا في توسيع وتعزيز الإجراءات

حتى تتهم في شرفها (

والشرف معناه هناك كبير.

لأن قطرات الدم تتحول إلى نصل سكين حاد يجز رقبتها جزًا لو هامت حولها مجرد شبهة.

ولـذا تشب الفتاة منـذ نعومـة أظافرها على الخوف.

"خافي من جسدك".

"خافي من ن<u>فسك".</u>

"خافي ممن حولك".

"خافي".

"لأن الخوف مفتاح الأمان".

ترضع على أوامر النهي والزجر.

"لا تضحكي هكذا".

"لا تبتسمي أمام الرجال".

"واخفضي صوتك".

"لا ترفعيه عاليًا أمام الرجال".

"ثم لا تحركي جسدك هكذا. حبذا لو لففت نفسك كالشبح في قماشة حتى تغيبي.. تغيبي كالضباب".

"قضي وأنت مضمومة، مزمومة، عابسة، متجهمة، صامتة، ثم لا تحدقي في من حولك. اكسري عينيك، وانظري إلى الأرض".

"ليتك تتحولين إلى فقاعة، تذوب في الهواء لا نراها".

هل تبدو تلك الأوامر مألوفة عزيزاتي؟ حتى لمن عاشت مثلي في بيئة كانت تقول لها إن ما يقوله المجتمع لا يعني الكثير بالنسبة لها، فإنه ترك بصمته على نفسي.

"أنت حرة، فكوني كما تريدين"، تلك الرسالة

إلهام مانع من أجل هوية الساليمية الأمنية الأمريكية في المنطقة خلال فترة الحرب الباردة.

#### زلزال الحادي عشرمن سبتمبر

أحداث الحادي عشر من سبتمبر الإرهابية مثلت زلزالًا، خلخل أسس السياسة الخارجية السعودية، وأدخلها في مرحلة من الضبابية وعدم الاتساق. كانت مرحلة عدم التوازن قد بدأت فعلًا قبل الحادي عشر من سبتمبر، بعد تغير المعادلة الدولية مع انهيار الاتحاد السوفييتي، وغياب العدو "الملحد" عن الأفق، لتتبدى تداعيات دعم "الإسلام السياسي"، وبروز وجهه "الجهادي". كما أن العائلة المالكة، والأهم القوى الدينية الناشطة السعودية، بدأت تظهر تململًا واضحًا من استمرار بقاء القوات الأمريكية في أراضيها، بعد أن قامت مشكورة بإخراج قوات صدام من الكويت.

لم يعد الحليف صديقًا. والعدو المشترك اختفى، لتظهر التناقضات الواضحة بين الجانبين،

المتي كان يرددها عليَ أبي دون أن يــدري، لأنه أحبني وهو فخور. لأنه آمن بي.

لم أكن "عيبًا"، لم أكن "جرحًا في وجهه"، ولم أكن "همًا يحسن أن نحيله إلى الزواج حتى نتخلص من ثقله".

لكني كنت أسمع ذلك الصراخ الخائف في عيون من حولي من النساء.

كنت أراه والخوف في رمقاتهن.

"خافي. خافي. لأن في الخوف الأمان".

ثم نلوم فتاة القطيف لأنها أرادت أن تستعيد موديها (

نلومها لأنها سعت إلى ذلك سعيًا.

خائفة، مرتجفة، ترتعش.

تلعن "طيش الطفولة".

وتلوم نفسها ألف مرة لأنها سمحت لنفسها

بأن تشعر، كما يجب للفتيات الصغيرات أن يشعرن.

> عزيزاتي، ليس في الحب ما يعيب. ليس في الحب ما يعيب.

ي ق شعور إنساني طبيعي.

طاهربريء.

جميل.

كالخير.

لكن مجتمع البداوة هـو الذي يحول الجمال الى قبح، والحب إلى دنس.

ونلومها بعد ذلك لأنها أرادت استرداد صورتها(

ونلومها بعد ذلك، لأنها وهي التي اغتصبت وانتهكت من سبعة رجال أربع عشرة مرة، وجدت

من الصعب عليها أن تحكي فجيعتها!

الهام مانع من أجل هوية الساهية بين دولة دينية تدعم تفسيرًا للدين، استخدمته جماعات متطرفة لشن حرب على "الصديق الكافر"، وقوة عظمى، أصبحت القوة الوحيدة في العالم، ولأنها كذلك بدأت تتصرف بما يتماشى مع هذا الموقع.

الحادي عشر من سبتمبر جاء ليظهر تلك التناقضات واضحة سافرة لأول مرة. ولأنها تناقضات جوهرية، عايشت المملكة فترة صعبة، لم تعرف خلالها كيف تضبط بوصلة سياستها الخارجية، أو إلى أي اتجاه تحيله، لاسيما وأن إدارة الرئيس بوش بدأت تتحدث، بجدية غريبة، عن ضرورة "نشر الديمقراطية" في البلدان العربية، لمواجهة خطر التطرف، وتغمز طرف المملكة علانية.

ولم تكن السعودية وحدها التي تعاني من حالة الاختلال تلك. إدارة الرئيس بوش كانت تمر هي الأخرى بمرحلة انتقالية. فالهجمات الإرهابية أرغمتها على الخروج من سياسة الانكفاء

تأخرت في الإبلاغ عن الجريمة!

نلومها على ذلك!

ليت من لامها يستحي على نفسه.

لكن هكذا بدأت الحكاية.

بدأت مع الخوف.

أما ما حدث بعد ذلك فقد كان فضيحة.

لم تكن فضيحة الفتاة.

فتاة القطيف طاهرة، لم تقترف أية

هي الضحية، هل تعون؟

لم تفعل سـوى أنها انتهكـت عرفًا لا يعني في الواقع شيئًا إلا لمن يؤمن به.

الفضيحة كانت فضيحة القضاء السعودي، الذي ظهر عاريًا أمام عيون العالم المدهوشة. والفضيحة كانت فضيحة من يحاول اليوم أن

يشوه سمعة الفتاة كي يداري على عورته.

"مجتمع الأعراف

يقتات من الخوف..

من الخوف يقتات.

وكهنوت..

يحيا من الظلام.

فكوني نورًا.. ولا تخافي.

لا تخافي،

لأن في الخوف احتضار".

إ.م.

● "النداء"، العدد ١٢٩، الأربعاء

۲۸ نوفمبر۲۰۰۷

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية والانعزال عن الشأن الدولي، الذي شاب مواقفها في السنة الأولى من حكم الرئيس جورج بوش، وأجبرتها على إعادة تقييم سياساتها في الشرق الأوسط. وكانت محصلة التقييم أن سياستها "الواقعية"، والقائمة على دعم أنظمة مستبدة لكنها "صديقة"، لا تتماشى مع المصالح الأمريكية البعيدة المدى، وأن ترك المنطقة لحكامها لن يؤدي إلا إلى انتشار موجة التطرف فيها، وتحولها إلى بؤرة للأزمات، بعضها سيتم تصديره إلى الولايات المتحدة.

#### السياسة الخارجية السعودية في مرحلة ما بعد ١ اسبتمبر

مرحلة الاختلال كانت رغم ذلك قصيرة. القناعة السائدة هي أن تعرض الرياض لهجمات مايو الإرهابية عام ٢٠٠٣ هو الذي دفعها إلى تحديد مسار السياسة الخارجية السعودية تجاه دعم الحرب الدولية ضد الإرهاب، والمشاركة فيها بفعالية. وهذا صحيح. لكن العامل الحاسم الذي جعل الرياض تجد صوتها من جديد كان إيران والتغير الذي طرأ على سياستها الخارجية بعد وصول الرئيس أحمدي نجاد إلى السلطة. فطوال تاريخ المملكة، وهو قصير في عمر الشعوب، كان هاجسها الأمني الأساسي هو خطر القوى الإقليمية الكبرى في المنطقة، وبالتحديد العراق وإيران (مصر الناصرية نجحت في احتوائها بأموالها النفطية وحركة الإخوان المسلمين)، التي عملت دومًا على خلخلة نظامها السياسي، كل لأسبابه.

ولأن إيران الشيعية بدأت تظهر مخالبها الثورية من جديد مع الرئيس أحمدي نجاد، ولأنها اتخذت من العراق المحتل مسرحًا جديدًا لنفوذها المتنامي في المنطقة، وحولت سوريا ومعها لبنان إلى ساحة أخرى للمواجهة مع الأنظمة السنية العربية، ولأن الولايات المتحدة اعتبرت إيران الساعية لامتلك قوة نووية خطرًا حقيقيًا، وجدت الرياض من جديد في واشنطن الحليف الطبيعي لمواجهة الجار الخطير.

ومع هذين العاملين؛ الخطر الإيراني الشيعي الثوري، والحركات الجهادية الساعية إلى الإطاحة بالعائلة المالكة، تحدد مسار السياسة الخارجية السعودية واضحًا، يشبه إلى حد كبير المسار الذي اتخذته خلال الحرب الباردة، ويجمع من جديد بين وجهيه الديني والبراغماتي، وإن اختلفت طبيعة "العدو". فالعدو اليوم "إقليمي"، وله طابع أيديولوجي يتمثل في مضمونه "الشيعي"، ولذلك تجب مواجهته بمضمون مقابل "سني"، يتم دعمه بالمال، والسلاح إذا استلزم الأمر. والعدو اليوم أيضًا "جهادي دولي"، وتجب مواجهته بجهود مشتركة لنشر "أيديولوجية

الهام مانع من أجل هوية الساهية دينية غير متطرفة"، لكنها لا تمس بحال من الأحوال الأساس الوهابي لذلك الفكر. والحليف كما الأمس هو الولايات المتحدة، وبريطانيا تبعًا، وهي الأخرى حسمت موقفها بعد أن أدركت، وهي محرجة، أنه لا مفر من سياستها "الواقعية"، في دعم الأنظمة المستبدة "الصديقة"، إذا أرادت أن تخرج من مستنقع العراق، وتُحجِّم من نفوذ إيران، وتتجنب وصول القوى الإسلامية "غير الصديقة" إلى السلطة. إدراك "واقعي" جعلها تبتلع دعواتها لنشر الديمقراطية في المنطقة، محيلة إياها إلى خانة الأمنيات المستقبلية.

والمحصلة أن صوت المملكة أصبح أكثر ثقة، يتحدث من موقع قوة، تدعمه ثروته النفطية غير المتوقعة، يرتفع محذرًا إيران من مغبة طموحاتها النووية، ويهددها بأن استمرارها في سياستها العدائية"، لن يؤدي إلا إلى "دفاع الدول العربية عن نفسها". لا يجد حرجًا في تقريع أحد حلفائه علنًا، بريطانيا تحديدًا، بأنها لم تهتم كفاية بالمعلومات التي قدمتها لها الرياض لمواجهة هجمات إرهابية أنية. وهو في كل ذلك لا يريد سوى أن يذكرها، هي والحليف الأكبر، بأنه وهما "أصدقاء"، ويقفان في خندق واحد.

● "النداء"، العدد ١٢٩، الأربعاء ٢٨ نوفمبر ٢٠٠٧

إلهام مانع من أجل هوية الأساكي؟

## انتبهوا أيها السادة إ

#### إلهام مانع

خطان البولة. ففية لإراد لمان تناهن

مازلت أذكر حدث اللورد كربستوفر باتس، الحاكم البريطاني الأخير لهونج كونج، في مأدبة عشاء نظمتها على شرفه مؤسسة الدراسات الدولية الخارجية التابعة لحامعة زبورخ، قبل نحو عامن. ولأن رئيس المؤسسة أنذاك هو رئيسي في العمل والمشرف على رسالة ما بعد الدكتوراه التي أعد لها، فقد وجدت نفسى ضمن المدعوين.

> دار الحديث عن الإسلام السياسي، ثم تحولت دفته إلى إندونيسيا ومدى إمكانية تأسلمها السياسي. ووجدته يؤكد بثقة أن التحليلات التى أجرتها منظمة "كرايسن جروب" البحثية، التي يشارك في رئاسة مجلس إدارتها، تؤكد حتى الآن أن تلك الإمكانية، رغم مؤشراتها التي بدأت تبزغ، تظل بعيدة.

"إندونيسيا ليست كغيرها من البلدان، نسيجها متنوع وأطيافها متعددة، وطابعها التسامح. ليس من السهولة القضاء على هذا التراث"، كان ذلك رأىه.

إلهام مانع من أجل هوية إلساليك



وكنت متشككة في رأيه. رددت عليه بأن مصر التي كنت أعرفها كانت كذلك. مصر التاريخ والحضارة، كانت هي الأخرى وجهًا للتسامح، يحيا فيها المصريون باختلاف دياناتهم، ويقتسمون اللقمة والفرحة والحزن معًا. لكنها اليوم غير ذلك، أصبح التشدد هو ملمح الحياة الدينية، إسلامية كانت أم مسيحية، والانغلاق على الذات هو عنوان العلاقة التي تفرق بين طرفي نسيجها الديني.

كان رأيي أن الإسلام السياسي له منهجية وأدوات منظمة يعمل من خلالها، يبدأ بالمناهج التعليمية، والمدارس العامة، ثم بالمدارس القرآنية، ثم بالجوامع، ومن خلالها يجند جيلًا أول يؤمن بفكره، ثم يبث عناصر هذا الجيل في مراكز التعليم، في المراكز الدينية، في النقابات المهنية والعمالية، ثم في الصحافة والإعلام، وبالطبع في الساحة السياسية، حتى يتحول الجميع إلى استخدام خطاب واحد مماسس.

خطاب يبدأ الناس في قبوله تدريجيًا، وينعكس مع الوقت على سلوكياتهم الاجتماعية. وإلى المدى الذي يدفع بامرأة مثل حنان ترك إلى افتتاح مقهى تقصر دخوله على المحجبات، وتصر على اعتبار وجود المسيحيات وغير المحجبات فيه غير مرغوب فيه.

ثم لا تجد غضاضة في ذلك! كأنها ألغت عقلها وحسها الأخلاقي.

منهجية منظمة تراهن على الوقت والعمل الصامت الدؤوب. ولأن الأمر كذلك، كنت وما زلت أشعر بالقلق على بلدان من نوعية إندونيسيا وماليزيا، بخاصة في ظل الطفرة النفطية التى طفحت على منطقتنا من جديد.

عاد إلى هذا الحديث، والقلق الذي استشعرته، عندما التقيت بالأستاذ المفكر الدكتور نصر حامد أبو زيد قبل عشرة أيام في إطار مشاركته ضمن حلقة محاضرات عن الإسلام والدولة الحديثة نظمتها جامعة لوتزرن السويسرية.

كان قد عاد لتوه من زيارة إلى إندونيسيا.

عاد مهمومًا.

كان مدعوًا فيها لإلقاء محاضرة يـوم ٢٧ نوفمبر ضمن مؤتمر لدعم البراعم القيادية المسلمة الإندونيسية في مدينة ملانج في شرق جاوا، تم تنظيمه بالتعاون بين جامعة لايدن الهولندية –التي يشـغل فيها الدكتور أبو زيد مقعد أسـتاذية– ووزارة الشـؤون الدينية في إندونيسيا.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية في آخر لحظة تلقى رسالة قصيرة على هاتفه النقال يعلمه فيه مدير التعليم الإسلامي العالي في وزارة الشؤون الدينية بطلب إلغاء زيارته إلى اندونيسيا "بسبب بعض الظروف"، التي لم يسمها، ويحذره بأن الوزارة "غير مسؤولة عن حضوره"، وأنه اتخذ ذلك القرار "بعد التشاور مع الوزير".

الوزير بالطبع من أتباع التيار السلفي. والوزير لم يتخذ القرار وحده، بل اتخذه بعد "التشاور مع المجلس المحلي للعلماء". والعلماء هنا هم رجال دين، أصبحوا يُستشارون في الكبيرة والصغيرة، وهم كما بدا واضحًا من مشورتهم يقلقون من أفكار رجل مثل أستاذنا الجليل.

رجل لم يحمل يومًا سـلاحًا سـوى فكره وكلمته. وعلى ما يبدو أن الفكر والكلمة يخيفان اليوم أكثر من أي سلاح نووي.

تلك الرسالة القصيرة جرت وبالًا على وزارة الشؤون الدينية ومن اتخذ ذلك القرار فيها. فلحسن الحظ أن إندونيسيا ما زالت بلدًا يتمتع بهامش من الحرية نحسدها عليها نحن في بلداننا العربية. فما إن سمع بالخبر أصدقاء الدكتور أبو زيد، وعلى رأسهم الرئيس السابق عبد الرحمن واحد، وتلامذته، حتى أعدوا مؤتمرا صحفيًا وأعلنوا فيه الخبر، ليصبح حديث الإعلام المرئي والمكتوب الإندونيسي، ولينتشر الخبر في الوقت ذاته ليصل إلى هولندا.

ثم نظموا محاضرة له في اليوم نفسه الذي كان يفترض فيه أن يلقي محاضرته. والجميل أن أكثر من خمسمائة شاب وشابة شاركوا فيها، كأنهم أرادوا أن يقولوا له: "ليست هذه إندونيسيا التى نعرفها. نحن وجهها الذي يحبك، ويقدر فكرك".

لا بـد أن نقـر أن مثل تلـك الحركة المدنية ومقدرتها على التحـرك المضاد والتنظيم جديرة بالإعجاب والاحترام.

لكن جدير بنا أيضًا أن نفتح أعيننا على ما يحدث في إندونيسيا اليوم. فحركة الإسلام السياسي جارية فيها على قدم وساق. جدير بنا أن نفتح أعيننا على ما يحدث أيضا في بلدان أسيوية وأوروبية، على تلك المنهجية المنظمة التي يعمل من خلالها الإسلام السياسي، بصمت وهدوء، وبعمل دؤوب، حتى تتغير السلوكيات الاجتماعية وتتقولب في غطائها الأسود، الكاره والحاقد على الغير، والرافض للفكر العقلاني، ثم الداعم للعنف.

الأستاذ الدكتور نصر حامد أبو زيد عاد محبطًا من زيارته إلى إندونيسيا، رغم انقلابها

إلهام مانع من أجل هوية إلسالية لصالحه، لسبب بسيط: "لأني كنت أبشر في السنوات الماضية أن إندونيسيا، بعلمائها وشبابها المنفتحين على أساليب البحث العلمي العقلاني، هي نقطة البداية لتجديد الفكر الديني الإسلامي".

لعلها لن تكون كذلك، رغم إصرار أستاذنا الجليل على أنه لم يفقد الأمل بعد.

فالحادث أن أخطبوط الإسلام السياسي بدأ ينتشر بالفعل في كيان الدولة المتسامحة. وما دام الوزير ومجلس العلماء المحلي من أتباع الفكر السلفي الوهابي، فالمعركة لن تكون إلا شرسة.

● "النداء"، العدد ١٣٢، الأربعاء ٢ يناير ٢٠٠٨

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية الإسالية

## ما الذي يحدث في اليمن؟

إلهام مانسع

كل من يتابع الأخيرة. الأخيرة. الله كان عون ني.

لا أسالكم بحثًا عن رد. فالجواب يدركه كل من يتابع الشأن اليمنى من بعيد أو قريب.

لكنه السؤال الذي تردد عليّ في الآونة الأخيرة. طُرح عليّ بإلحاح، وبقلق. والغريب أن من سأله كان يدرك هو الآخر الجواب، لكنه وغيره كانوا يسعون في الواقع للتأكد من استقرائهم للواقع اليمني. يسأل: "الوضع لا يبشر بالخير، أليس كذلك؟". ثم يردف: "في جلسة عمل مغلقة كان الحديث عن مخاوف من صوملة اليمن في حال لم يتم تدارك الوضع بحكمة". يسأل وهو لا يسأل. وأنا، ابنة الوطن، يعتصرني ألم كالمغص، يقطع في أحشائي كأنه يفُتّها فتًا، ثم يتركها يقطع في أحشائي كأنه يفُتّها فتًا، ثم يتركها تتناثر كالهباء.

ما الذي يحدث في اليمن؟

قبل أكثر من أربع سنوات، كتبت مقالًا بعنوان "اليمن ومفترق الطرق"،

حذرت فيه من خطر تحول النظام القائم في اليمن، والذي كان حتى ذلك الحين يكاد يحبو على طريق الديمقراطية، تحوله إلى نظام شبه ديمقراطي، يشبه النموذج المصري في العمل

الهام مانع من أجل هوية المساهية السياسي، أي: نموذج الحزب الواحد الذي يأخذ من ملامح الديمقراطية دون جوهرها، يسمح للأحزاب بالصراخ والتنافس، ثم يحسم النتيجة في النهاية لصالحه، بشكل أو بآخر.

طرحت حينها السؤال: "ما الذي يعنيه بالفعل تبني النظام الديمقراطي في العمل السياسي؟ هـل هـو هيـكل يعمل من فراغ؟ أم أن الهدف من العملية بأسـرها هو إتاحـة الفرصة للمواطن للتعبيـر عـن رأيه (وقد مـارس اليمني هذا الحق بحمـاس في كل الانتخابـات البرلمانية التي عايشـها منـذ ١٩٩٣)، ثـم ترجمة ذلك الـرأي في قوة سياسـية (وهي قوة مازالـت خافتة رغم تجسـد ملامحها بعد ذلك في اللقاء المشـترك)، ثم توفير إطار يمكن فيه محاسـبة ومساءلة من يقف على هرم السـلطة وما دونه (وهو الإطار المعدوم في النظام اليمني الحالي، وبالطبع في كل الأنظمة العربية)؟

اليوم لم يعد اليمن يقف على مفترق طريق الديمقراطية، فالخيار تم حسمه منذ ذلك الحين لصالح دولة تأخذ قليلًا من ملامح الديمقراطية، تلون به وجهها، لكنه يخلو من روحها قلبًا، وتحدد خطوطًا حمراء أساسية لمسارها السياسي، أهمها "حماية رموز السلطة"، والرئيس على رأسها بالطبع. للأسف لا يختلف اليمن في ذلك عن غيره من تلك البلدان العربية التي يحلو للخبراء تسميتها بـ"شبه الليبرالية"، وهي في الواقع "تشبه" أشياءً كثيرة، لكن الليبرالية بريئة منها.

اليمن لم يعد يقف على مفترق ذلك الطريق، فالدرب الذي يشرف على بداياته يثير الفزع. السؤال الآن أصبح: "هل يصمد اليمن الواحد أم لا؟ هل يبقى اليمن واحدًا، أم يتفتت إلى أجزاء؟"، ولاحظوا أني هنا لا أتحدث فقط عن محافظات شمالية وجنوبية، بل بدأت بعض الأوساط تتحدث عن محافظات "شرقية" أيضًا!

أنا واحدة من الأشخاص الذين اعتبروا الوحدة اليمنية المنجز الوحيد الذي يستحق أن نسميه إنجازًا في تاريخ اليمن الحديث. ومازلت أؤمن بهذه الوحدة، تمامًا كما أؤمن بالإنسان، أستنشقها عطرًا كيوم قيامها. لكن لو استمرت الأوضاع على ما هي عليه، سيصبح من الصعب على المرء الدفاع عنها، لو استمرت الأحوال في هذا المسار، سيكون من الصعب عليه أن يرفع صوتًا يصرخ بحب وحدة الوطن.

عاملان أفسدا على الناس واقع الوحدة، ولن أتحدث هنا عن حرب اليمن الأهلية وتداعياتها، ذاك حديث يستدعى بحثًا منفصلًا، بل أتحدث عن سلوك المنتصر، الذي لم يحفظ للوحدة –



صعب عليك أن تكون "مستقلًا" اليوم، خاصة إذا كنت "مستقلًا"، في المحافظات الجنوبية. والأصعب أن تتصرف كأنك ابن أو ابنة الوطن الواحد وأنت في المحافظات الجنوبية. لأن عناصر الأمن (أمننا، هل تذكرونه؟) لا تترك لابن وابنة الوطن الفرصة للشعور بالانتماء إليه. لا تسمح لهما بذلك. كلما حاولا فعل ذلك انقلبت عليهم تلك العناصر، تصرخ في وجوههم: "من تظنون أنفسكم؟! أنتم أتباع الطرف الخاسر في الحرب!". المنتصر أصبح يتصرف كأنه استولى على غنيمة، اسمها الوطن، وهو مالكها. صعب أن تكون من المحافظات الجنوبية ولا تشعر بالغربة في الوطن.

العامل الثاني، يرتبط بواقع كان متواجدًا دائمًا من قبل، أعني عامل ضعف الدولة وتنافس القبيلة ومراكز قوى على إضعاف هيبتها. لكنه اليوم بدأ يتحول من ضعف إلى فلتان واهتراء. اليوم لم يعد ضعفًا، أصبح تداعيًا لكيان الدولة ومؤسساتها. والدليل على ذلك أنه حتى ما كان يعرف بـ"الحدود" و"الخطوط الحمراء" التي لا يمكن تجاوزها، لم تعد كذلك في الوضع القائم.

أوامر الرئيس، على سبيل المثال، كانت تطبق في السابق، لا يتم تجاهلها كما يحدث اليوم. والغريب أن تلك الأوامر لا يتم تطبيقها تحديدًا عندما يتعلق الأمر بشأن خاص بالمحافظات الجنوبية، كأن هناك من يسعى حثيثًا لنخر السوس في كيان الوطن، يريد أن يقلب الهيكل على رأس الجميع. هل أذكركم بالأوامر التي يصدرها الرئيس، الأمر تلو الآخر، بشأن "إيجاد حل" لمشكلة الأراضي التي تم "توزيعها" أو تم "نهبها" في المحافظات الجنوبية؛ وهو كأنه يكتب بماء، لا فرق. يكتب الأمر فيتلاشى، لا نراه على أرض الواقع، ينوب ثم يتبخر، لأن "قوى متنفذة" ما لا تريد ذلك. وقضية سيدة الأعمال والمستثمرة أروى الهمداني، التي حكم القضاء بمنحها أراضيها، معروفة للقاصي وللداني. أرادت أن تستثمر في الوطن، فانقلب عليها بعض بمنحها أراضيها، وهي السيدة القوية، لم تُجدِ أوامر الرئيس بتسليمها أراضيها. يكتب على أوراق في حالتها، وهي السيدة القوية، لم تُجدِ أوامر الرئيس بتسليمها أراضيها. يكتب على أوراق

الهام مانع من أجل هوية الإسالية ملفها: "نفذوا"، وكأنه يتحدث إلى الهواء، إلى نفسه. أمره يخرج من مكتبه ثم يتوه في الأزقة، كلاما على ورق، وحبرا من ماء، ليبقى الرئيس محاصرًا، في برج، من حاشية تقول له إنها تحبه، ثم تبعده عن الوطن وواقعه ذلك الذي يتمزق، والجمع يرقب، صامتا، متواطئًا.

ماذا يحدث في اليمن؟

يحدث الكثير في الوطن.

...

كأن قدر الوطن أن يكون ملعونًا مرتين:

ملعونًا بأبنائه،

وملعونًا بماضيه.

كأن قدر الوطن أن يغيب في نفوس من يحبونه،

ثم يتلاشى.

يا وطن الأحزان!

ليتنا نقدر على حبك حقّ قدرك!

● "النداء"، العدد ١٣٤، الأربعاء ١٦ يناير ٢٠٠٨

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

## سأكسرجدارالصمت!

#### إلهام مانسع

صمتُ طويلًا.

هل لاحظتم صمتى؟

وضاق صدري بصمتي.

لكن للصمت كان ما يبرره.

ورغم امتناعي عن النطق كنت أتحدث... طوال الوقت.

كنت أكتب. عاكفة على الكتابة كما لو كنت ناسكة لا أعرف من الدنيا سوى الكلمات وصفحات الكتب. ولو أردتم الصدق مرت عليّ فيها لخطات أحسست فيها أني تلاشيت وتحولت إلى مداد لحروف الكلمات التى سطرتها.

والمحصلة؛ كتاب بعنوان "سأكسر جدار الصمت: من أجل إسلام إنساني"، كتبته بالإنجليزية، وسيصدر بالألمانية.

وككل تجربة، قد يخرج الإنسان منها بخبرة أو معرفة تمكنه من أداء أفضل، تعلمت أشياء من فترة صمتى.



الهام مانع من أجل هوية السالية انتبهت على سبيل المثال أن الكتابة بلغة أخرى قد تكون فرصة للإنسان، كي يخرج من سوار سجنه.

أظنها تجربة يعايشها كل من يكتب ويتحدث بأكثر من لغة.

أحيانًا تقيدنا لغتنا الأم، تسجننا في معتقل نحن من بني جدرانه، بأيدينا هذه.

ربما لأنها ترتبط بالكثير من "العيب" و"الخطوط الحمراء" التي تعلمنا أنه يحسن بنا ألا نتجاوزها.

رضعنا العيب مع أحرفها.

وتعلمنا ألا نكتب "كل" ما نفكر به بكلماتها، وأن هناك أشياء تقال، وأخرى نحفظها في الكتمان.

فألينا على أنفسنا أن نصمت حتى ونحن نكتب، ونصرخ بالجمل.

نصمت مع العيب، والخوف، والحرج.

لي تجربة طويلة مع الكتابة بلغة أخرى، لكنها كانت محصورة دومًا في الإطار الأكاديمي. هذه أول مرة أكتب فيها عن موضوع يهمني، كفلذة كبدي، بالإنجليزية.

وكنت أعرف من قبل أني عندما أتحدث بالإنجليزية أو الألمانية، لا ألتزم بحدود العيب التي نفهمها. بل كنت أخترق بالكلمات ما يخطر على بالي، وأشرحه بوضوح، بلا رجفة، بلا رعشة، وبلا وجل.

على سبيل المثال، في برنامج تلفزيوني ناطق بالألمانية، تحدثت مع مخرج الفيلم عن تجربة المرأة الحسية مع من تحبه، وعن تجربتي أنا، ولم أخجل! لم أشهق. لم أجفل، ولم أتوارَ. بل وجدت الحروف تتجانس في كلمات، وتخرج محددة باللون الأسود، كأني أُعلمها كي تنفذ إلى الذهن وتستقر.

لا أتصور نفسي قادرة على فعل الشيء نفسه بالعربية.

في الواقع، وكي لا أكون متجنية على نفسي، لم أفعل ذلك، وبقدر، إلا في مجال الكتابة الأدبية، عندما كتبت "صدى الأنين" التي صدرت عام ٢٠٠٥، وفي "بلا خطيئة؟" التي سـتصدر

> إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

قريبًا عن دار الساقي.

نفس الشيء حدث وأنا أكتب "سأكسر جدار الصمت: من أجل إسلام إنساني". كنت أكتب كأني أولد من جديد بالكلمات. أكتب ما أفكر فيه دون خوف. أكتب كأني أفكر لنفسي، بصوت عال.

وقررت بعد أن أكملته، أن أعود إلى الكتابة بالعربية، وأن أتحدى الحدود التي تفرضها عليّ لغتى. قررت أن أكتب كما أفكر وأؤمن، دون رتوش تخفف من وقع الكلمات.

ولأني أعرف أني سأضطر للعودة إلى الصمت من جديد، كوني ملزمة بكتابة نتائج دراستي عن الدولة العربية وحقوق المرأة في السنة الأشهر القادمة، أنتهز فرصة الأسنابيع القادمة للحديث من جديد.

سأتحدث، وأكسر جدار الصمت، ذاك الذي نفرضه على أنفسنا ونحن نتكلم بالعربية.

وأبدأ معكم الأسبوع القادم مع حديث قارئة عقبت على مقال "اغتصاب؟" الذي كتبته في موقع "شفاف"، بتاريخ ٦ يونيو ٢٠٠٦. حديثها يستحق أن نقف أمامه، ونعود إلى موضوع اغتصاب الزوج لزوجته.

أراكم على خير إذن!

● "النداء"، العدد ١٥٥، الأربعاء ١١ يونيو ٢٠٠٨



# نعم .. يُغتصبن ١

## إلهام مانسع

أذكر دهشتي الصامتة، واتساع عيني وأنا أستمع لها وهي تحكي لي.

تقول: "تخيلي، أنها كانت تضع الملاية على وجهها وتقول لزوجها، عندما تكمل غَرضَك، أيقظني!".

والبغل، الشور الهائج، كان لا يجد غضاضة في ذلك.

كان يباشرها، جثة هامدة، لا تبدر الحياة منها إلا من خلال إحكام عينيها بعنف، ثم يقوم عنها، ويوقظها.

لا يجد حرجًا في فعل ذلك.

لم توجعه رجولته.

لم تثر كرامته.

ولم يعتقد أنه جدير بمن تستجيب له، تستجيب

وهي تريد.

لم!

كأنه دابة.

إلهام مانع من أجل هوية الإسالية

يأخذها، ويمضي.

کل يوم.

كل لعلة.

وهي، هي تصر على وضع الملاية على وجهها، ومسل عينيها بجفنيها، والتظاهر أنها نائمة، تهرب بروحها من جسدها، لتبتعد على ظهر غمامة، حتى يقوم عنها.

تذكرت صمتي المبهوت وأنا أقرأ تعليق سيدة سمّت نفسها "بدور" (الاسم مستعار) على مقال "اغتصاب؟"، الذي كتبته، ونشره موقع "شفاف"، في ٦ يونيو ٢٠٠٦.

ماذا قلت في ذلك المقال؟

تساءلت عن إمكانية اغتصاب الرجل لزوجته؛ وقلت إن تحديد هذا الفعل ضمن نطاق العلاقة الزوجية، وإن كان يبدو أمرًا غير مفهوم، بخاصة وأن العلاقة الحسية تظل حقًا مؤسسًا للزوجين على حد سواء، فإن هذا لا يعنى أنه لا يحدث.

يحدث عندما يجبر الرجل زوجته على ممارسة الجنس ضد إرادتها.

أو يعتدي عليها بالضرب كي يحصل على مراده.

وهو يحدث في مجتمعاتنا كما يحدث في المجتمعات الأخرى.

ورغم أنه لا يشكل القاعدة العامة في مجتمعاتنا، أو على الأقل هذا ما نتصوره في ظل غياب دراسات معقمة في الموضوع، إلا أنه من الضروري التطرق إليه بسبب القناعة السائدة في مجتمعاتنا تجاه طبيعة العلاقة الحسية بين الرجل والمرأة.

تلك القناعة التي ترى أن للرجل حقًا مطلقًا في جسد زوجته، يمارسه "وقتما شاء" و "كيفما شاء".

فجسدها ليس ملكًا لها، بل لزوجها، يفعل به ما يشاء حتى لو كانت كارهة لذلك.

وأن عليها "دائمًا" أن تلبي طلبه مهما كان شعورها،

وأن من لا تفعل ذلك لا تستحق فقط غضب المجتمع،

لا بل ستحق عليها أيضًا لعنة السماء.

هـذا مـا قلته باختصار وجيز. وأظـن أن غيري ممن تكتب أو يكتب في مجال مقال الرأي قد

الهام مانع من أجل هوية الأسالية اعتادت على تعليقات القراء وتواصلهم مع الكلمة. هي الروح التي تغذينا بالمزيد من الأفكار. بيد أن التعليقات على هذا المقال بالتحديد أثارت استغرابي، لأنها تواصلت على مدى نحو عامين. تصلنى إلى بريدي الإليكتروني من حين إلى آخر.

فأقرأ، وأتذكر، وتتسع عيناي من جديد، ليعود إلىّ الصمت المبهوت.

استمعوا إلى تعليق القارئة بدور، الذي وصلنى منذ ثلاثة أسابيع.

تقول: "لن أتحدث عن دراسات بل عن واقعي. فأنا لا يمكن أن يرحم زوجي تعبي أو حالتي النفسية، بل يجبرني على ذلك، ويظل يشكك في أنوثتي بسبب ليلة أكون فيها متعبة، بالرغم من الليالي الكثيرة التي أسعده فيها. وقد نصحتني زميلاتي في العمل أن أدعي النشوة حتى وإن كنت متعبة وغير راغبة، حتى لا أتعرض منه للإهانة، وقلن إنهن يفعلن ذلك دائما عند تعبهن، لأن الرفض يسبب لهن المشاكل".

وتكمل: "فإذا كانت معاشرة الزوج لزوجته بالإكراه في حالات مرضها وتعبها النفسي والجسدي، يعد اغتصابًا، فإن الكثيرات يعانين من هذا. وتتنوع الإهانات بين الضرب والشتم بل حتى التهديد بالطرد والحرمان من أطفالها، فتصبح غير قادره على الرفض، وعليها أن تتحمل تعبها وتنفذ رغبته. أما هو إذا كان متعبًا أو ليس له رغبة، فله كل الحق بعدم معاشرتها، بل الأعظم أنها لا تستطيع الشكوى لأن مجتمعها يرفض هذا النوع من الشكوى، فالزوج أوامره في هذا الموضوع مقدسة".

وتختم السيدة بدور تعليقها قائلة: "أصبحت غرفة النوم مكانًا للعمل الخالي من المشاعر والرحمة، عليك أن تعملي في جميع الظروف وإلا ستواجهين المتاعب وأقلها الشتم.. ونحن هنا نقول إننا نعانى، ولكن هل من حل؟ طبعا لا، طالما الزوج مقدس حتى في ظلمه".

انتهى التعليق!

هل رأى بعضكم وجهه في زوج السيدة بدور؟

يأتيها، ولا يرحم تعبها.

لا بقبل كلمة لا.

وإن لم تفعل شتمها، إن لم يضربها.

فتستجيب له وهي ميتة.

إلهام مانع من أجل هوية إلسالهي؟

تدعو الله أن يزيح هذا الكرب عن جسدها.

وتتحول مع الوقت إلى آلة، تُسَيرها بإرادة من حديد، لا حب، لا مشاعر، لا إحساس.

فعل الحب موت لها.

وكنت أظن الحب حياة.

يقتل أدميتها، إنسانيتها، مع كل ركلة من ركلات عجيزته.

كم منكم يهمس بالحب في إذن امرأته قبل أن يلمسها؟

كم منكم يداعيها قبل أن يبدأ بالـ"فعل"؟

بهمس لها بالرغبة قبل أن ينطق بها؟

كم منكم قادر على ان يجعلها تستجيب له بالحب، لا بالشتم والضرب؟

بالحب، بالكلمة، باللمسة، بالمداعبة؟

تتحول بين يديه إلى عجينة من الورود، طرية، ترقص معه، معًا!

كم منكم يرى رجولته في إسعادها؟

کم؟

وكم منكم يقبل أن تأتيه امرأته، تبثه رغبتها، شوقها، وشبقها، ثم تداعبه هي وتلاعبه، وتحيله مع لمساتها إلى سيمفونية طافحة؟

كم منكم يقبل أن تفعل امرأته ذلك من الليلة الأولى؟

صدقوني، حتى لو كانت بلا تجربة، ولو أن المجتمع لم يحلها إلى كتلةٍ من العقد بَعدْ، فإنها من الليلة الأولى قادرة أن تتحول معه إلى كتلة من الصهد!

لو!

لكننا لا نريدها كذلك؟

أليس كذلك؟

لا نريدها كتلة مشتعلة من الأحاسيس والرغبات.

تصبيح "عاهرة"، لو فعلت.

تصبح "مجربة"، لو جرؤت.

إلهام مانع من أجل هوية المسالمية

أو تصبح، على حد تعبير عادل إمام، "متعودة".

لا نريدها إلا جثة هامدة، متلقية سلبية، لا تستجيب إلا بالكاد.

والرجل، أه أيها المسكين، يغرق معها في تعاسته.

حتى وهو يصرخ بنشوته.

لو كان تيسًا، لن يشعر.

لكنه ليس تيسًا.

على الأقل، أغلبهم ليس كذلك.

ولأن القضية تتعلق بمجتمع، برؤية دينية، برجل وبامرأة، وبحق الاثنين في علاقة حسية تحمى إنسانيتهما، أكمل معكم الحديث في المقال القادم.

أراكم على خير إذن!

● "النداء"، العدد ١٥٧، الأربعاء ٢٥ يونيو ٢٠٠٨

إلهام مانع من أجل هوية الإسالية

# سهلٌ أن تكوني مثليّة ا

#### إلهام مانسع

"من السهل جدًا أن أكون مثلية هناك!" قالتها صديقتي، فاتسع بؤبؤا عيني من جديد.

قالتها وهي تدري ما تقول.

قالتها عن تجربة!

"مثُليّ" هي الكلمة التي أستخدمها بديلًا من "شاذ"، أو "سحاقية"، أو "لواطيّ"؛ لأن الكلمات الشلاث الأخيرة لا تصف فحسب، بل تضيف إليها "حكمًا" و"موقفًا" مسبقًا. في المقابل فإن كلمة "مثليّ" أو "مثليّة" محايدة، تصف بدقة أن ذاك الشخص يفضل إقامة علاقة حسية مع مثيله من النوع الجنسي، وتصمت! هي ببساطة لا تصدر حكمًا على ذاك الشخص، فحدر حكمًا على ذاك الشخص،

تمامًا كما أعرف أنا أن "هنا" أو "هناك" لا فرق بينهما. على الأقل ليس في هذا الشأن الذي أحدثكم عنه.

أليس من السهل فعل ذلك أيضا في بلدين كاليمن والسعودية؟ سهل جدًا في ظل ذلك الفصل

إلهام مانع من أجل هوية المسالمية



القهري بين الجنسين. كأنكِ ترتشفين كوبًا من الماء في ميدان عام في وضح النهار. وفي الواقع، خطر على بالي لوهلة أن المجتمع والدولة يتواطآن على ذلك عمدًا، لولا أنهم لا يعون.

هل سيفكر "المطوع"، الذي يبحث تحت الحجر وفي العدم عن "الخطيئة" كما يسميها، عمّا تفعله امرأتان خلف ذلك الباب المغلق.

لو دخل عليهما ستحسب عليه خلوة. وأكاد أبتسم وأنا أقول ذلك.

مسكن أبها المغفل!

وأذكر كيف كانت النساء في جلسة "تفرطة" (مجالس القات النسائية في اليمن) يتغامزن وهن يهمسن بأن فلانة "صديقة" فلانة. وأنا العذراء الغارقة في عوالم الكتب أستفسر كالبلهاء: "وأين المشكلة في الصداقة؟"، فتتلاقى أعين المتحدثات متنهدة، وتبتسم بصمت.

وبعدها بنحو عقدين عادت إلى ذاكرتي تلك الكلمات وأنا أقرأ رواية الأديبة السورية سمر يزبك "رائحة القرفة"، الصادرة عن دار الآداب، ٢٠٠٨.

أليس من الغريب أن تلتقي الحكايات بغض النظر عن المكان؟ كأنها تتواطأ هي الأخرى على الواقع الذي تنبثق منه.

سـمر يزبك كتبت عن علاقة سـيدة دمشـقية مـن الطبقة العليا المترفـة بخادمتها الصغيرة، القادمة من العالم السـفلي المدقع في الفقر. هنا تدور الحكاية حول عملية اسـتغلال جنسـي لطفلة. لم تكن علاقة مثلية. التمييز ضروري عزيزاتي.

لكن خيوط الحكاية تنسبج من واقع تعاني فيه تلك السيدة الدمشقية من زواجها إلى ابن عمها العجوز، الذي كان لها أخًا ليصبح زوجها، والذي كانت تختنق تحته كل ليلة، ومن رائحته، "رائحة التماسيح"، تدعو الله أن يمنحها الولد الذي تزوجها من أجله، لولا أن الرحمن لا يستجيب.

دخلت إلى الزواج مغمضة العينين. لا تدري ما يعنيه الزواج.

كم منا دخلت كالعمياء إلى غول الزواج، وبدأت تولول لأمها عندما حاول زوجها أن يقبلها، قبلة حارة، تقول لها إنه يريد ان يبتلعها من شفتيها؟

كم منا لم تفهم كيف يمكن للمرأة أن تستجيب، وظنت أن ما يريده منها زوجها "عيب"؟ ومن قبل قالوا لها إن الاستجابة "عيب"، والعلاقة الحسية "مصيبة"، وقطرة الدم التي تنفر

> إلهام مانع من أجل هوية الساهية



منها "كنز"!

ثم حذروا بابتسامة تجمع بين الجد والهذر: "خافي عليها كي لا نجز عنقك"!

والمسكينة لا ترى سوى السكين، والدم.

ثم نريدها أن تكون "فاضلة" في السرير!

فاضلة، كالراهبة، تخرج منه كما دخلت إليه، بشراشف بيضاء ناصعة، لا بلل فيها.

كوني "مطيعة"، كوني "مطواعة"، لكن لا تكوني "نارًا حارقة"، لا "تستجيبي".

ثم طوعي نفسك على التلقي.

كونى متلقية.

متلقىة.

متلقىة.

والمسكين يعانى من تلقيها.

والمسكين يصرخ من طواعيتها.

والمسكين يدري أن بالإمكان أن يكون الأمر أفضل مما هو عليه، ولا يدري كيف "يحسنه"! هذا بالطبع إذا كانت له تجرية من قبل!

كم منكم تمنى لو أن زوجته تعطيه أكثر من التلقي.

ثم بدأ يكتم أنفاسها بيده، يضع كفه على فمها، حتى يكمل الفعل، ويقوم عنها ليغتسل. ويشعر بالحرج وهو يفعل ذلك.

ويشعر أنه خرج من إنسانيته وهو يفعل ذلك.

وكلاهما كان تعيسًا.

أليس كذلك؟

ولأنها عاشت ميتة في علاقتها الحسية، اكتشفت المتعة في علاقة مثلية مع امرأة مثلها، لكنها لم تكتف، فبدأت في استغلال خادمتها الطفلة جنسيًا.

سمر يزبك لا تكتب من خيالها. هي تنتمي إلى جيل من الأديبات القديرات اللواتي يجدن من العار أن يلُذن إلى الخيال في وقت يعرفن فيه جيدًا أن واقعنا العربي أغرب من الخيال ذاته.

الهام مانع من أجل هوية السالية

فتنهل من الواقع، لتدمينا كلماتها.

وكما وصفت بدقة في روايتها واقع الفقر المدقع، وما يحدث فيه للفتيات والنساء من انتهاك، وكيف يتراكم الرجال والنساء والأطفال فوق بعضهم البعض، لا تسمع بينهم سوى صوت الأقوى، والجوع، والخوف، والوجع. سردت لنا حياة فئة من النساء في المجتمع المخملي، ممن لم يجدن أنفسهن حسيًا مع الرجل، فتحولن إلى نوعهن هن، إلى المرأة.

تحكي لنا: "بنات العشرة (اللواتي تعرفت إليهن حنان، بطلة القصة) في أغلبهن متزوجات، ولكل منهن صاحبة أو عشيقة، وأغلبهن يتزوجن مبكرًا. والقليل من الناس يعرفون بأمرهن، فمجالسهن حكر على النساء. والرجال يأمنون حين تكون نساؤهم بصحبة نساء أخريات، حتى لو شعروا أن في الصحبة ما يريب. فالأمر يبقى مقبولًا، إذا بقيت علاقة المرأة سرية. وما إن تبدأ التقولات، حتى يلجأ الزوج إلى فصل العلاقة بين زوجته وصاحبتها" (ص٩٧).

قرأت تلك العبارة، وتذكرت كلمات تلك الصديقة: "من السهل جدًا أن أكون مثلية هناك"، ثم نساء "التفرطة" وهن يتغامزن: "فلانة صديقة فلانة"، وعيناي، عيناي اللتان ما فتئتا تسجلان الكلمات والصور، وتدوناها في ذاكرتي، تتسعان من جديد...

وللحديث بقية.

أراكم على خير إذن!

● "النداء"، العدد ١٥٩، الأربعاء ٩ يوليو ٢٠٠٨

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

## 

## إلهام مانسع

احتملوا كلماتي القادمة عزيزاتي وأعزائي. لا تتململوا منها لأنها قد تبدو بعيدة عنكم. ىل تأملوا،

قارنوا،

ثم قرروا!

لعل أفضل نظام مواصلات عام عرفته في دولة ما هو ذاك النظام القائم في سويسرا.

خطوط مواصلات عامة تبدأ من الباصات والترامات، وتنتهى بالقطارات، وتربط بين المدن والقرى. لا تتأخر دقيقة عن موعدها. كأنها القدر، قادمة شئت أم أبيت.

في مدينة برن، حيث أسكن، أستخدم وسائل المواصلات العامة في تنقلاتي، لأن سكني وأسرتي في قلب العاصمة، يجعل من اقتناء سيارة مع وجود ذلك النظام جريمـة فـى حق البيئة. وعندما نحتاج، أنا أو زوجى إلى سيارة، نلجـاً إلى نظام "موبيلتى".



والنظام ببساطة يوفر للمشاركين فيه إمكانية استخدام سيارة عندما يحتاجون إليها. عليهم فقط أن يدفعوا مبلغًا سنويًا، أن يتحملوا تكاليف البنزين لفترة الاستخدام، وأن يدفعوا مبلغا محددا عن كل كيلومتر تمشيه السيارة. نظام غير مكلف لمستخدميه، يقلل من استخدام البنزين، ويوفر لنا السيارة في رحلاتنا الطويلة، ويحمي البيئة في الوقت ذاته من خلال تقليل عدد مالكي السيارات.

عدا ذلك أركب الأوتوبيس أو أمشى.

في برن (واسمعوني هنا جيدًا) يركب الإنسان الباص أو الأوتوبيس "على ذمته".

ماذا يعنى ذلك؟

لا يوجد من يفتش عليك داخل الأتوبيس، ويسألك: "هل اشتريت تذكرة الأتوبيس؟".

لا بوجد!

يعتمد النظام على "أمانة الإنسان".

"مادمت تستخدم هذه الخدمة، فعليك تأدية ثمنها".

"وأنت إنسان مسؤول، عاقل، قادر على تحمل المسؤولية. لذا لن نجري وراءك نسألك: هل اشتريت تذكرة الأتوبيس!".

تخيلوا!

فقط كل شهر وآخر، تجري عملية تدقيق مفاجئة. براءة ذمة ربما!

والغريب أنه في كل مرة أكون فيها في الأتوبيس خلال مثل هذه العملية على مر السنوات الأربع عشرة الماضية، نادرًا ما "اكتُشف" وجود شخص لم يشتر تذكرة الأتوبيس.

كنت دومًا أندهش لمدى التزام الإنسان هنا.

أندهش،

ثم أفرح.

أما الخزي الأكبر، أنه في حالة وجود من "لم يحترم الأمانة"، من "خانها"، فإن الشخص الذي لم يشتر تذكرة الأتوبيس يكون عادة "أجنبيًا".

لم يعتد أن يكون مسؤولًا.

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية الساليات



لم يعتد أن يكون أمينًا.

لم يعتد أن يكون إنسانًا.

وفي هذه الحالة، فإن التذكرة التي تكلف فرنكًا وثمانين "رابين"، تتضاعف إلى ثمانين، على المخترق أن يدفعها فورًا، أو أن يتحول إلى القضاء، لتدخل في سجله. ثم تصبح وصمة عار.

•••

بالنسق نفسه في أشهر الصيف، عندما نتجول، أنا وزوجي وابنتي، بدراجاتنا في الحقول خارج العاصمة، تلفت نظري دومًا لافتات صغيرة، توجد قرب حقول زهور عباد الشمس، أو بالقرب من صندوق كبير في مزرعة، تحدد سعر ثمن زهرة عباد الشمس، أو ثمن نوع من أنواع الجبنة أو لحمة مجففة، دون وجود صاحب الحقل أو أي بائع، وتأمن رغم ذلك أن الذي سيقطف الزهور، أو سيأخذ الجبنة واللحمة المجففة من الصندوق، سيدفع ثمنها ويضع المال اللازم في حصالة مالية صغيرة قرب اللافتة.

لا يوجد من يراقب هذا الإنسان.

ذاك الذي سيقطف الزهور، أو يأخذ الجبنة أو اللحوم المجففة.

لا يوجد من يصر عليه أن يكون أمينًا.

لكنه عادة ما يدفع الثمن.

"مادمت ساخذ الزهرة أو البضاعة، يجب أن أدفع ثمنها".

ولأن النظام ناجح، ما دام الناس يدفعون رغم عدم وجود الفلاح أو البائع، ظل مستمرًا!

•••

أظل أدق على الوتيرة نفسها.

هذه الأيام تمر سويسرا بأزمة سياسية.

أتعرفون سببها؟

الصحافة كشفت أن قائد الجيش السويسري تم تعيينه رغم وجود قضية مرفوعة ضده

الهام مانع من أجل هوية الساهية



من شريكته في الحياة (صديقته). وزير الجيش كان على علم بالقضية، لكنه لم يُعلم اعضاء المجلس الفيدرالي ولا البرلمان السويسري بالمسألة حين تعيين القائد. كان الاتفاق بين قائد الجيش والوزير الفيدرالي أن القضية سيتم "حلها وديًا" بين القائد وشريكته في الحياة قبل أن يتولى منصبه. وهذا ما حدث بالفعل.

ورغم أن القضية تم حلها وديًا، فإن القيامة قائمة في سويسرا هذه الأيام، لأن الوزير الفدرالي لم يكن شفافًا بما فيه الكفاية، ولأن (ولعل هذا هو المحك في الموضوع) ملابسات القضية أظهرت، أو على الأقل هذا ما تقوله الصحافة السويسرية، أن قائد الجيش تصرف بطريقة غير مسؤولة، وبطريقة جرحت كرامة شريكته في الحياة.

التيارات السياسية بتعدد أطيافها تطالب باستقالة قائد الجيش، لأن القضية "جرحت مصداقيته"، وبعضها لأسبابها السياسية الخاصة بها، تطالب باستقالة الوزير الفدرالي معه.

"لا تكذب.

"كن شفافًا.

"ثم تحمل مسؤوليتك.

وإذا تجاوزت الأمانة، فتخلى عنها. أتركها لمن هو أجدر بها".

هل بدأت ملامح الموضوع تتبلور أمامكما، عزيزتي القارئة، عزيزي القارئ.

أتحدث عن سويسرا وعينى على اليمن.

عن وطنين، وجدت في الأول الأمان، ويظل الثاني جرحي النازف. جلدي الذي لا أقدر على سلخه عن لحمي.

النظام القائم هنا في سويسرا ناجح، بكل المقاييس.

لأنه ببساطة تمكن من خلق الإنسان.

إنسان قادر أن يتحمل مسؤوليته ومسؤولية غيره.

إنسان أمين.

إلهام مانع من أجل هوية إلساسي؟

177

لا يسرق.

لا ينهب.

وعندما تُحّمله الأمانة، يكون على قدرها. يركب الباص ومعه التذكرة رغم أنه يدري أنه في ٩٩٪ من الحالات لن يأتى إليه من يسأله: "أين التذكرة؟"!

يدفع ثمن الجبنة والزهور، ويضعها في الحصالة، رغم أن السماء وحدها والطيور هي من تراقبه.

وبفعل ذلك!

ثم يفترض فيه أن يكون على قدر أمانة العمل.

"مادمت لم تكن شـفافًا معنا، ما دمت قد تصرفت بطريقة "غير مسـؤولة" تجاه شـريكتك في الحياة، كيف يمكننا أن نثق بقدرتك على قيادة الجيش"؟

نظام تمكن من خلق الإنسان. وعندما فعل ذلك لم يلجأ إلى ابتكار "هيئة الفضيلة"، كما تريد الدولة اليمنية اليوم أن تفعل.

هيئة "فضيلة" لا أعرف عن أية "فضيلة" تتحدث. كل هم (رجالها) التلصص على عباد الله، وخنق كرامتهم، ثم تطبيق تفسير للدين لا هم له سوى هدم الأضرحة وقتل وجود النساء. وقد بدأت الهيئة بالفعل بالمرأة. هل لاحظتم أول "فتوى" تصدرها الهيئة عن الكوتا النسائية السياسية؟

ويومًا ما ستجدونها تجري وراء النساء، تقول لهن إن "عباءتهن" ليست "سوداء" بما فيه الكفاية، وأن حياتهن ليست "سوداء" بما فيه الكفاية، وأن "الموت" في الحياة هو الأسلم لهن ضمانًا للحنة.

هيئة "فضيحة"، لا "فضيلة"، عزيزاتي، لأنها فضحت للعالم، الذي يراقب ويتابع، مدى ضعف الدولة، وحاجتها إلى تيار سلفى، يدعمها في مواجهة أزمة سياسية طاحنة.

ولأنها كذلك، فإنها لن تعثر على "الفضيلة"، على فرض انها تبحث عنها فعلًا، بل ستتسبب في أزمة طائفية، ولعلها ستنجح في إلهاء الناس عن واقع الظلم والفقر والفساد القائم.. إلى حين.

لا، لم يلجأ النظام السويسري إلى هيئة لـ"الفضيلة".

الهام مانع من أجل هوية الساكية

لجأ إلى التعليم.

أراه في الأسلوب الذي يتم فيه تعليم ابنتي في المدرسة، كيف تكون مسؤولة عن بيئتها، جزء من حصة يتم تخصيصه لتنظيف فصلهم، والخروج إلى مزرعة قريبة والعمل فيها.

كيف تتعلم وهي في الثامنة كيف تجلس مع زميلاتها وزملائها، تتفاوض وتتناقش، وتصل معهم إلى تسوية في اختيار "مواضيع للدراسة الأسبوعية". وكان حديثها قبل شهر هو عن الكيفية التي اختلفت فيها التلميذات مع التلاميذ حول موضوع الأسبوع.

التلامية الذين كانوا يتابعون بشغف كأس أوروبا لكرة القدم، أرادوا أن يكون موضوع الأسبوع "كرة القدم وتاريخها". أما التلميذات فقد اكتفين من الكرة، وإن حافظن على شكل الدائرة، فكان اختيارهن لذلك "الكون والمجرات"! والنتيجة أن المدّرسة التي أدركت أهمية "الكرة"، وضعت طاولتين في الصف، إحداهما تضم الكتب والنماذج التعليمية الخاصة بالكرة، والأخرى خُصصت للكون ومجراته.

ثم تتعلم كيف تفكر!

عندما تتحدث المدرسة عن الكون والمجرات، فإنها لا "تلقن" تلميذاتها وتلاميذها "الموضوع".

بل تسالهن أولًا، "برأيكن كيف تكوّن الكون؟".

ولأن كل طفلة وطفل يدلو بدلوه، فإن خيوط "اكتشاف الكون" تتشابك، إلى أن تصل إلى مرحلة، تبدأ فيه المدرسة في شرح الموضوع، ولكن مع تجارب عملية، يصنعنها بأيديهن، وقبلها بعقولهن، حتى يتحولن مع الوقت إلى مخلوقات قادرة على التفكير.

إنسان،

مسؤول،

مفكر،

عاقل،

ثم أمين.

ولأن النظام في هذا البلد يحترم الإنسان، اَدميته، كيانه، عقله، ثم إرادته، يرد الإنسان عليه بأن يكون إنسانًا في خلقه وتعامله.

> إلهام مانع من أجل هوية الساهية

هكذا تُخلق "الفضيلة" بمعناها الإنساني.

أما أن تتشكل "هيئة فضيلة" يمنية، فالسؤال الذي طرحه غيري كثيرون: "عن أية فضيلة تتحدثون؟"، خاصة ونحن نعرف وشيخنا الزنداني يعرف قبلنا أن فضائح نظامنا اليمني معروفة.

وصلت إلى مدى جعل البنك الدولي يصرخ همسًا في أروقته أنه "حتى الفساد له حد، إلا في اليمن"!

تمنيت على شيخنا الزنداني أن يرد على سؤالنا إذن: "أية فضيلة ستحارب من أجلها هيئتكم؟".

فلو كانت الفضيلة التي يعنيها تتعلق بأمانة الحكم، بمحاربة الفساد المالي والإداري، برفع الظلم عن البشر، بمنع نهب الأموال والأراضي، فليته يصدر لنا فتوى، تبدأ به أولًا، ثم بقمة الهرم.

وكل "فضيلة" وأنتم بخير!

● "النداء"، العدد ١٦١، الأربعاء ٢٣ يوليو ٢٠٠٨

الهام مانع من أجل هوية السالية

## لحظة!

## إلهام مانسع

يخيرون في يغضو المواجبة الاغيرة من اجل الصععة.

بعث إليّ قارئ، غاضب على ما يبدو، برسالة عبر البريد الإلكتروني.

بعثها تعقيبا على مقال "نعم يغتصبن!".

لم يقل فيها شيئًا من عنده، بل ضمنها حديثًا منسوبًا إلى الرسول عليه السلام، يقول، وهنا أنقل عنه: "عن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فلم تأته فبات غضبان عليها، لعنتها الملائكة حتى تصبح".

وصمت!

فتأملت.

ثم تذكرت.

تذكرت لحظة حاسمة في حياتي، غيرت الكثير من مفاهيمي وقناعاتي.

فى السابعة عشرة من عمري كنت.

جديدة على بلدي اليمن، عائدة إليها من أربع سنوات في المغرب، بلد الطيبة والحفاوة والإسلام المتسامح، طالبة في الصف الثاني الثانوي.

إلهام مانع من أجل هوية الساهي؟

177

وحينها كانت اليمن، كالمغرب، كمصر، وكغيرها من بلدان العالم العربي، تعايش بدء موجة تأسلم إخوانية سلفية، بدت مظاهرها في انتشار حلقات ما يسمى بالـ"دعوة" و"الدرس الدىنى".

وبرز تحالف الدولة الرسمي مع المؤسسة الدينية "الداعية"، كل لأسبابه السياسية، في صمت السلطات التربوية عن انتشار تلك الحلقات في باحات المدارس.

مدارس البنات ومدارس البنين، لا فرق هنا، لا بين الذكر ولا الأنثى؛ فالدعوة يجب أن تنتشر. ولأنبي كنت عائدة جديدة على مثل هذه المظاهر من التدين، ولأنبي كنت أتوق لعلاقة روحانية مع الخالق، ثم لأنبي كنت أمر بفترة من العمر يبحث ويجرب فيها الإنسان، وجدت نفسي أنحذب إلى تلك الحلقات.

أحببت حديث الداعية الشابة عن الحب والخير في الدين.

ذاك جانب احبيته كثيرًا.

لكني وجدتها بعد ذلك، تأخذ حبي للخير في الدين، لتلك الجوانب المضيئة التي نجدها في كل دين، وتتحول معها إلى أفكار بدأت أجدها غريبة، ثم منفرة.

كانت تحدثنا عن الفن، ثم تقول إنه حرام، الله يحرمه.

ثم تحولت إلى الموسيقي تقول إنها حرام، الله يحرمها.

وانتقلت إلى الشعر تقول إنه حرام، الله يحرمه.

ثم ركزت على الفلسفة والمنطق، تقول إنهما حرام، الله يحرمهما.

ثم بدأت تحدثنا عن خالد الإسلامبولي، "الشهيد"، هكذا كانت تسميه، الذي "قتل" الرئيس أنور السادات.

وهنا بدأت أسمعها، وآخذ حذري.

فالـ"قاتل" لا يتحول إلى "شهيد"، حتى لو كان القتيل رئيسا أساء استخدام سلطاته.

ثم إن الله لا يدعو إلى القتل، أليس كذلك؟

وكنت من قبل لا أسمعها وأتلقى فقط.

ورجوتك عزيزتي الشابة، رجوتك عزيزي الشاب، يا من تستمعان اليوم إلى تلك الحلقات وتلك الدعوات، ألا تسمعا فقط وتتلقيا.

> الهام مانع من أجل هوية الساهية

أعملا عقليكما في ما تسمعا، وفكرا، ثم فليستخر كل منكما روحه، وقلبه، ثم عقله. حتى لا تتحولا إلى خراف جديدة في قطيع "المغسولة عقولهن وعقولهم".

وأنا في سن السابعة عشر، كنت أسمعها وأتفحص كلامها وأدقق فيه، فأرى الثغرات في كل جوانبه.

تقول لي الفن حرام، وأتذكر الأفلام التي رأيتها وتركت أثرها في نفسي. العربية والإنجليزية. وأقول لنفسى: ما الحرام في فن لم يكن متواجدًا أساسا في زمن الرسول الكريم؟!

تقول لي الموسيقى حرام، وأتذكر أم كلثوم، آه الطرب، ذاك الذي نهز رؤوسنا وقبله قلوبنا معه. ثم أتذكر سيمفونيات شهرزاد، السيمفونية التاسعة، كسارة البندق، وغيرهن، ممن وعيت على أنغامهم في بيتنا. ثم أفكر كيف كانت ومازالت تمثل غذاءً نورانيا لروحي.

وأتساءل: "حسنًا، أفهم أنه في زمن الرسول لم تصل معرفتهم إلا للدف والمزمار، لكنهم في زمنه لم يعرفوا أيضا سوى الجمل والسواك. فهل أكف عن استخدام السيارة، والطائرة، ثم معجون وفرشاة الأسنان، لأن زمن الرسول لم يشهد كل هذه المحدثات؟ لكل زمن أدواته. أليس كذلك؟!".

وتقول لي الشعر حرام، فأردد في سري شعر أبي العلاء المعري، وصوت أبي يمازحني بأبياته، وأتساءل: ما الحرام في ذلك؟ ما الحرام في الجمال والرونق في الكلمات؟! ما الحرام في الفكر نضمنه الجمال، ورصف الأفكار بالكلمات؟! ثم كيف تُحرم الشعر وهو أساس الثقافة العربحة؟!".

شم تقول لي الفلسفة والمنطق حرام، فأذكر ابن رشد، وأذكر الفارابي، وأذكر أحاديث أبي فأتأمل، وأقول: ما الذي يخيفها من الفكر، من إعمال العقل؟! لماذا تخاف هكذا من التفكير؟!

وانتبهت إلى أنها تحرم كل ما له علاقة بالحضارة، كل ما له علاقة بالثقافة، كل ما له علاقة بالتمدن، وكل ما له علاقة بالحياة.

وعندما تحدثت عن القتل، قلت لنفسي: القاتل لا يكون شهيدًا، فأين الله في كل هذا؟ لكن كل ذلك لا يساوي تلك اللحظة الحاسمة التي مرت علي، في إحدى تلك الحلقات، لحظة جعلتنى أفيق وأستفيق.

هذه المرة، كانت الحلقة في بيت، بعيد عن الأعين.



والداعية الأكبر سنًا الآن، تحدثنا عن المرأة التي يريدها الله في الإسلام؛ إسلامها.

وبدأت تعدد الصفات والخصائص، إلى أن وصلت إلى حديث ينسب هو الآخر إلى النبي الكريم. كالحديث الذي أرسله لى القارئ الغاضب.

يقول فيه إن امرأة مرض أبوها، وأصبح على فراش الموت، وأرادت أن تزوره، لكن زوجها رفض، فخرجت رغما عن أمره، وزارت أباها، فلعنتها الملائكة.

عندما رددت "الداعية" ذلك الحديث، واستمعتُ جيدًا إلى فحواه، نظرت إليها كأني أنظر إليها لأول مرة. كأني أراها كما هي لأول مرة. هززت رأسي، وخرجت من عندها، وأنا أدري أنها آخر مرة.

لم أعد إليها ولا إلى حلقات "مجموعتها" من جديد.

كان "الحديث" الفاصل بيننا.

فالله، عزيزاتي، عادل. وأن تلعن الملائكة امرأة لأنها قررت أن تزور أباها الذي يحتضر، لأن زوجها لم يرد ذلك، أمر يتنافى مع معايير العدل.

ليس عدلًا.

فالمسألة لا تحتمل الأخذ والرد.

ليس فيها نظر.

الله عادل. ومادام عادلًا فليس من العدل أن يعاقب الضحية وينصر الجلاد.

فالأحرى أن تلعن الملائكة الزوج الذي تحجر قلبه ورفض أن تخرج زوجته لتزور أباها المحتضر.

ولأن المنطق مقلوب هنا، أدركت أن ما تتحدث عنه صاحبتنا لا علاقة له بالله.

أين الله في هذا الحديث أعزائي؟!

أبن رحمته؟ أبن رفقه بنا، عزيزاتي؟!

ثم أين عدله؟!

أيكون الرجل ظالمًا وتقف الملائكة معه؟!

تماما كالحديث الذي أشار إليه القارئ العزيز.

الهام مانع من أجل هوية الساهية

دعا الرجل زوجته إلى فراشه، فرفضت.

فتلعنها الملائكة!

وإذا دعت المرأة زوجها إلى فراشها، ورفض الرجل...؟ كان متعبا، مريضا، أو لا رغبة لديه، فهل ستلعنه الملائكة أيضًا؟

لا أسمع ردًا؟

هل نقحم الله والملائكة في أخص خصوصياتنا؟

حتى في الفراش؟

في علاقة يفترض أن تقوم على المحبة والمودة، لا الغصب.

والله عـز وجل، هـو الذي يفترض فيه أن يغصب المرأة أن تهب نفسها في وقت لا تريد أن تهب نفسها فيه؟!

جسدها وهي حرة فيه.

ومادامت تحب رجلها، ويحبها، فسيعرفان كيف يتفاهمان.

وفي كل الأحوال، فإن الامتناع يزيد من الشوق في العلاقة، حتى لا يتحول إلى خبز بايت اشف.

هل نتحدث هنا عن الله سبحانه وتعالى، عزيزاتي؟ عن الإيمان به؟ أم عن رؤية تدعو المرأة إلى ألا تكون فردًا، كيانًا، أو روحًا مستقلًا؟ تدعوها أن تكون جزءا من الرجل، من رغباته، من أو امره، وأن تخضع، تخضع، ثم تخضع.

الله لا علاقة له بهذا الحديث.

فالله لن يدعو ابنة إلى تجاهل أبيها المحتضر.

أي رب سيكون، لو فعل؟

والله لن يأمر امرأة إلى ممارسة الجنس مع زوجها رغمًا عن أنفها، حتى وهي كارهة.

لو كان رجلًا، وليس كل الرجال هكذا، أعرف ذلك، لكن لو كان رجلًا من هذا النوع سيفعل.

لكن سبحانه ليس ذكرًا، تماما كما أنه ليس أنثى.

هو الرحمن وكفي.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

177

وهو رب الرجل، ورب المرأة.

لا يميز بينهما.

ويقولون "الله يميز بينهما، والله هو الذي يقول". والواقع أنهم هم من يميزون وهم الذين يقولون، تنزه سبحانه عما يقولون.

ومادام الأمر كذلك، فأي دين تروج له تلك الداعية؟

وقد استغرقني الأمر أكثر من عقدين، حتى تمكنت من الفصل بين ما يقولونه، ويصرون أنه الدين، وبين الإيمان الروحاني، ذلك الذي يملأ المرء بمحبة الله والخلق والكون، لكنه يصر في الوقت نفسه على إمكانية أن يعيش الإنسان منسجمًا مع عصره، ومفاهيم المساواة وحقوق الإنسان كما نعرفها اليوم.

تمكنت من فعل ذلك، لكني أدركت في الوقت ذاته أن الحل الذي وجدته لنفسي، لا يكفي. بل يجب أن يكون مؤسسا وعامًا، ولن يحدث ذلك إلا بإصلاح جوهري للدين، إصلاح لا يكتفي بالتجميل الذي دأبنا على اللجوء إليه منذ أكثر من قرنين، ونصمت عن النص الديني بدءًا من القرآن الكريم وانتهاء بالأحاديث التي تنسب إلى النبي الكريم.

ولكيــلا يكون حديثي عامًا ســأقدم لكم في المقــال القادم مثلًا محددًا عن المرأة في النصوص الدينية، وأطرح وجهة نظري عليكم، فاستمعوا إليّ، ولا تنفروا، ثم ميزوا، وقرروا.

● "النداء"، العدد ١٦٣، الأربعاء ٦ أغسطس ٢٠٠٨



## سأسافر إلى سوريا وأكلم "ملكها" لا

#### إلهام مانسع

هُلُ فُوجِد الْحَلْيَةِ مُلْعَمَّةٌ فِي مُولِمِتَالَيْنِهُ

"أريد أن أساعد".

قالتها لي صغيرتي سلمى اليوم وبحدة. في الثامنة من عمرها، وتريد أن تساعد!

نظرت إليها وأنا أريد أن أحتضنها بأهداب عيني. "أربد أن أساعد". هذه المرة قالتها بتصميم، كأنها

تصر على إقناعي أنها "ليست صغيرة".

وأردفتْ: "يمكنني أن أسافر إلى هناك". و"هناك" تعني تحديدًا سـوريا. وتسألني: "ألا يوجد ملك هناك في سوريا؟".

ابتسمت، وقلت: "لا. بل رئيس. لكن في بلداننا لا فرق بين الرئيس أو الملك؛ ففي النهاية من يحكم، يملك الأرض وما فوقها".

ردت بجدية: "حسـنًا، إذن سأسافر إلى سوريا، وأحدثه".

تحدثه عن ماذا؟ تسألون؟

تحدثه عن قادة إعلان دمشق للتغيير الوطني الديمقراطي الاثني عشر (أحد عشر رجلًا وامرأة) يقفون في قفص الاتهام بتهمة "النيل من هيبة الدولة، وإيقاظ النعرات العنصرية والمذهبية وإنشاء جمعية بقصد تغيير كيان الدولة وترويج الأنباء الكاذبة". تهم خطيرة يعرف من دونها وخطّها في عريضة الاتهام أنها عارية من الصحة.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية وصغيرتي تريد أن تسافر إلى "ملك سوريا"، تريد أن "تتحدث معه"، وتريد أن "تقنعه".

وأنا، التي أدخلتها في الموضوع دون قصد عند حديثي عن مقال قرأته للمحامية والناشطة الحقوقية السورية رزان زيتونة في صحيفة "الجريدة" الكويتية، والتي تتولى مهمة الدفاع عنهم أمام محكمة الجنايات، وجدت نفسي أندم لأني طرحت أمامها موضوعًا "كبيرًا" كهذا؛ فالصغيرة انفعلت وأنا أقص عليها كيف قُبض على المجموعة، ومنها المفكر والسياسي والناشط المدني والمعلم، قبض عليها رغم إيمانها بأن التغيير لا يتم إلا سلميًا دون عنف، وإصرارها على الديمقراطية والتعددية كوسيلة لذلك التغيير، ثم إعلانها دومًا حسن نيتها بعقد جلساتها بشكل علني.. كل مرة.

ورغم ذلك زُج بها في السجون.

لكنها دول تخشى من يؤمنون بالشمس نبراسًا في العمل. تخشى منهم كثيرًا، ولذلك زج بالمجموعة في السجون.

وندمتُ أكثر أني حدثتها عن طبيعة الحياة في السـجون في بلداننــا العربية، وما ينتظر السجين هناك من "مظاهر ترحيب".

وانتبهت إلى عينيها المتسعتين، والألم، ثم الغضب، ثم تلك العبارة تخرج من قلب الطفولة "أريد أن أساعد".

وتصمم "سأسافر إلى هناك وأكلم الملك".

ولأنها كانت جادة، سألتها أنا الأخرى جادة: "وماذا ستقولبن له؟".

ردت: "سأقول له: هم يتحدثون، وليس من الضروري أن تفكر مثلهم، لكن دعهم يتحدثون".

والغريب أنها لم تفكر أن تطلب منه أن يطلق سراحهم. كأنها أدركت بطفولتها، أنه متى ما ترك لهم حرية الرأي، فإن الحرية بمعناها الواسع ستلحق حتمًا.

هذا ما قالته لي ابنة الثامنة؛ تريد أن تساعد، تريد أن تسافر، إلى هناك، سوريا، وتريد أن تقابل الملك، "ملك" سوريا، تقول له: "دعهم يتحدثوا. ليس من الضروري أن تشاركهم الرأي. لكن دعهم يتحدثوا".

وأنا من بعدها أردد: "وحبذا لو أطلقت سراحهم قبل ذلك!".

● "النداء"، العدد ١٦٤، الأربعاء ٢٠ أغسطس ٢٠٠٨



# أن تُلدفن حيًا ا

## إلهام مانسع

أردت أن أعود بكم حيث قطعت حديثي في مقال "لحظة". بيد أنى فضلت التريث حتى انتهاء شهر رمضان الكريم.

قلت لنفسي: سيظن البعض أنك تتعمدين الاستفزاز عندما تتحدثين عن "النص" ومدى "قدسيته"، وأنا لا أريد أن أستفز ولا أن أثير.

كل ما أريده قليل من التفكير.

قررت -لذلك- التأني، وعدت من جديد إلى الصمت؛ صمت العمل.

وفرحت بالصمت أيضًا، ربما لأني أتنفس بالعمل.

ثم قرأت خبرًا أخرجني من عزلتي عنوة.

لعل الخبر مرّ عليكِ عزيزتي! لعله مر عليك أيها العزيز!

فكيف فكرتما؟

الخبر جاء من قطاع غزة، تاريخه ٣١ أغسطس الماضي، ومضمونه كما يلي: لقيت فلسطينية حتفها خنقًا تحت الرمال بعدما دفنها أبوها حية. وقال مصدر في الشرطة الفلسطينية إن أبًا فى العقد السابع من عمره سلم نفسه للشرطة، وأبلغ أنه قتل ابنته، وهى مطلقة فى الرابعة

إلهام مانع من أجل هوية الأساكي؟ والعشرين من عمرها، بدفنها وهي حية، على خلفية "شرف العائلة".

دفنها في حفرة وهي مقيدة اليدين والرجلين ومغلقة الفم بشريط لاصق، ثم هوى بالتراب عليها، ودفنها؛ دفنها كي يتخلص من "عارها".

عادات جاهلية، تقولون؟

صحيح، رغم أني على قناعة أن ثلاثة أرباع ما يقال عن تاريخ الجاهلية في حاجة إلى إعادة تفكيك وتمحيص وبحث، كي نتأكد فعلًا إن كان ذلك التاريخ "جاهليًا" حقًا. لكن لنتجاوز هذا الاعتراض ونعود إلى السؤال:

أهى جاهلية لأنه دفنها حية؟

فقطه

دعوني -إذن- أتسلل إلى نفوس بعضكم، تلك التي همست لنفسها قائلة: "تراها لعبت بذيلها. أليست مطلقة؟! ولعلها عاشرت رجلًا وأبوها كشفها! والأحرى أنها لقيت ما تستحقه!".

بعضكم سيقول هذا. لكنه سيهمس لنفسه في الوقت ذاته وبسرعة: "أما إن يدفنها، فهذا جنون فعلًا. ربما لو ضربها علقة ساخنة وكسر عظامها لكان الأمر مقبولًا".

امرأة، شابة، في الرابعة والعشرين من عمرها، تزوجت، ويعلم الله كيف تزوجت، ثم تطلقت، ويعلم الله كيف تزوجت، ثم تطلقت، ويعلم الله وحده لم تطلقت. ولأنها تطلقت أصبحت "شبهة"، أصبحت "عبئًا"، في الواقع أصبحت "مصيبة".

مصيية.

لأنها فقدت عذريتها بالزواج، أصبحت قادرة بعد الطلاق أن تعاشر من تريد دون خوف من فقدان "شرفها". لا حاجة لها لتقديم "إثبات الشرف"، متمثلًا في قطرات دم تنفر أو لا تنفر يوم دخول رجلها بها.

ولعل المسكينة لم تعاشر سوى مخيلتها، ورغم ذلك اتهموها، وصدق أبوها، فدفنها حية! لكنى أسألكما: وماذا لو كانت قد عاشرت رجلًا فعلًا؟

ماذا لو فعلت ذلك فعلًا؟

هل نلعنها؟ هل نضربها؟ ثم هل نقتلها؟

بأي حق نهينها؟! بأي حق نضربها؟! وبأي حق نقتلها؟!

بأي حق؟!

الهام مانع من أجل هوية السالية وأرى نظراتكما الحائرة، تلك التي تسألني: "ماذا تريدين؟".

أقولها لكما مباشرة وبلا مواربة:

جسدها ملكها. تفعل به ما تشاء.

أقول هذا وأنا أدرى معنى ما أقوله.

وأقوله رغم اقتناعي، وإصراري على ضرورة أن تحترم المرأة جسدها، ألّا تحوله إلى مطية للكل رجل، شم لا تمارس الحب إلا مع من تحبه. والأحرى أن تأخذ حذرها كثيرًا من رجالنا "المثقفين" المؤمنين بـ"حرية المرأة" عندما يتعلق الأمر بممارسة الجنس معهم، ثم لا يرون من حريتها سوى جسدها.

"خذي حذرك منهم كثيرًا، ثم تمهلي، وتعلّمي كيف تختارين رجلك".

تمامًا كما أني أظل محافظة جدًا في ما يتعلق باحترامي لمؤسسة النواج، وعلاقة المودة والرحمة التي تجمع بين الزوج وزوجته، وأظل بجعة في عالم الطيور، لا تعاشر سوى رفيق حياتها.

رغم اقتناعي بذلك كله، أعود وأقول: جسدها ملكها، ليس "عبوة شرف"، نحفظها في "ثلاجة" ثم نزيل الثلج عنها ليلة الزفاف، وننام مطمئنين أننا سترنا "العار"، وتخلصنا من "همها".

أي هم هذا تحملوننا أثقاله؟!

حديثي ليس رمضانيًا كما لاحظتم. وربما كان الأجدر أن أكمل معكم ما بدأته في مقال "لحظة"، لأني أعرف، عندما يتعلق الأمر بالمرأة وبجسدها، يصبح الطريق محفوفًا بآلاف الألغام، دائرة محظورًا التفكير فيها، محظورًا الحديث فيها بصورة "مباشرة لا مواربة فيها"، نرقص حول الموضوع، ولا نقترب منه أبدًا.

لكنى قطعت على نفسى عهدًا، هل تذكرونه؟

سأكسر جدار الصمت، وسأكتب ما أفكر به كما هو، لا أرقص حوله، لا أجمله، ولا أبحث عن صيغة دبلوماسية لطرحه.

اقبلوه، أو ارفضوه، هذا حقكم.

لكن لا تلعنونى وأنتم ترفضونه.

● "النداء"، العدد ١٦٧، الأربعاء ١٠ سبتمبر ٢٠٠٨

إلهام مانع من أجل هوية الساليك



### إلهام مانسع

قارئ يمني عزيز أحرق أربع سـجائر وهو يقرأ مقالي الأخير "أن تدفن حيًا".

لكنه وهو يعبر لي عن اعتراضه على مضمون ما قلته، وتحديدًا ما يتعلق بحرية المرأة في جسدها، كان إنسانًا، حضاريًا، اعترض على ما قلته جملة ومضمونًا، بيد أنه فعل ذلك بأسلوب لا تجريح فيه، بل كان يقارع بالرأي.

يقول: "هل عندما تكون الفتاة حرة في جسدها وسارت في طريق منصرف، فهل سيلحق الأذى بها وحدها فقط بطبيعة الحال لا وألف لا: فأبوها وأخوها وأمها وكل من ينتمي إليها بصلة قرابة، سيلحق به الأذى. أختى الفاضلة: إن ما قلته لا يقبله عقل أو

. منطـق، فما بالك بتعاليم ديننا الحنيف. وأين أنت من "كلكم راع وكل راع مسـؤول عن رعيته". ثم إن الحرية ليسـت مطلقة. أرجوً وأتمنى أن

تجيبي على سؤالي التالي: إذا تأخرت أختي عن البيت إلى ساعة متأخرة من الليل، فهل يحق لى أن أسألها لماذا تأخرت وأين كانت ومع من كانت".

الهام مانع من أجل هوية السالكيا؟

جعلنى أتوقف عند حديثه.

قلت لنفسي: "الأحرى أن تعودي إلى الموضوع من جديد، وأن تكفي عن طريقة الضرب والجرى في حديثك. اشرحي وجهة نظرك. كما هي".

بداية، لاحظ عزيزي القارئ، عزيزتي القارئة، أني عندما أتحدث، لا أتخذ من الدين، أي دين، مرجعًا. ليس لأنني آخذ موقفًا رافضًا للإيمان، أو للدين بصفة عامة.

ليس فعلًا.

من يتابع ما كتبته في يوميات امرأة عربية، وهي منشورة كلها في ركن الكاتب الخاص بي في موقع "شفاف" القديم، يدرك أني أتبنى موقفًا يمكن تسميته -إذا أردنا أن نتعامل بمصطلحات المثقفين الذين يكتبون لأنفسهم كثيرًا، كي لا يفهمهم من يكتبون له- يتجاوز "ما بعد الحداثة" بمراحل.

ما الذي يعنيه هذا؟

علمانية أنا. أؤمن بضرورة الفصل بين الدين والدولة، وأعتبره الشرط الأول من أجل أي إصلاح يمكن أن يحدث في مجتمعاتنا، ولنا في تركيا نموذج -رغم ما في نموذجها من مثالب- لكني لا أتخذ موقفًا سلبيًا من الإيمان، لا أعتبر الإيمان بالغيبيات "إيمانًا خرافيًا".

بل الإيمان حاجة ضرورية، تحتاجها الأغلبية الساحقة من البشرية، وأنا من ضمنها. قناعة تعب كثير من الناس حتى وصلوا إليها بعد عقود من لعن "الإيمان" وسنسفيله. ربما لأنهم أدركوا أنهم بدونه يتوهون كثيرًا، ومعه يجدون بوصلة تجعل من "عبثية" الحياة أمرًا محتملًا.

رغم ذلك، أصر في قراراتي وفي حياتي، أن أتعامل من منطلق عقلاني إنساني حر. ببساطة أُخرج الدين من حيزي العام.

بعضكم سيقول، ولم لا تتعاملين من منطلق ديني، فالقيم الدينية ليست حلة تختارين متى تلبسينها ومتى تخلعينها.

وردي أن الدين بالنسبة لي ينظم علاقتي الروحانية بالخالق، وبالطريقة التي تتناسب مع احتياجاتي. أكرر، وبالطريقة التي تتناسب مع احتياجاتي.

وأظن أن الكثيرين منا يفعل ذلك كل يوم، لكننا لا نُصرح بذلك، فالكثير مما أقوله بثير ضجة،

إلهام مانع من أجل هوية الساهية لا لشيء سوى أنى أقول صراحة ما اعتدنا أن نفعله خفية. ولذلك يأتى وقعه مزعجًا.

كم مرة تصلي إذا كنت من المصلين؟ بعض من أهل السنة يصلون خمس مرات في اليوم. وبعض من أهل الشيعة يصلون ثلاث مرات في اليوم. والخلاف حتى في هذا التفصيل. وغيرهم يصلي مرة في الأسبوع.

وأنا أصلى عندما أحتاج إلى الصلاة.

عندما أحتاج إلى الصلاة، وأنا أحتاجها إخوتي، أصلي. لكني لا أحولها إلى روتين يتحول مع الوقت إلى حركات رياضية لا معنى لها.

فهل كفرت؟

هل يخرجني هذا من دائرة الإيمان؟

لاحظوا أني قلت "دائرة الإيمان" ولم أقل "دائرة الإسلام". فالأولى تحدد أن الهدف، الأساس، من فكرة الأديان، هو الله، الإيمان بخالق أكبر منا. لا يهم كيف نصل إليه. المهم أن نصل إليه.

والثانية تصر أن هناك طريقة محددة مفصلة للوصول إلى الله، ومن يرفضها خرج من دائرته.

حتى ولو قال بأعلى صوته "يا الله أحبك"، سيكفّرونه.

لأنه لا يحبه بـ "طريقتهم".

إما "أن تحبه كما نحبه، أو أنت كافر.. به"!

سبحان الله!

والإسلام ليس وحده في هذه القناعة. كل التفسيرات المتطرفة للأديان، المسيحية واليهودية والبوذية والهندوسية، تتعامل مع من لا يؤمن "بطريقتهم هم"، وفقط "بطريقتهم هم"، على أنهم كفرة.

وهو أمر يضنيني كثيرًا، إخوتي.

فأنا على قناعة أنى لم أخرج من دائرة الإيمان.

لىس فعلًا.

ليس بالنسبة لي على الأقل.

إلهام مانع من أجل هوية إلسالهي؟

فمادمت أقر بحاجتي إلى الصلاة، فإنها تعني حتمًا حاجتي إلى وجود الخالق، وإيماني بوجوده، لكنى لا أمارسها إلا عندما أحتاجها.

أموري الحياتية، علاقتى بالغير، لها حسابات أخرى.

لو تركت التفسيرات القائمة للدين تنظم حياتي، سأضطر إلى التعامل مع من حولي من منطلق "مدى إيمانه" من "عدمه"، وسأفعل ذلك بقدر كبير من "الأريحية". أمر يزعجني هو الآخر كثيرًا.

بمعنى أنه لو كان "ملحدًا" مثلًا، "مثليًا"، أو يشرب المشروبات الكحولية، فساعمد إلى "الغض من النظر" عن "النقوص" التي فيه، وأنا "مقتنعة" أني "أفضل منه" ألف مرة.

هـذه الطريقة في التعامـل لا أقبلها، وأرفضها. فما أدراني، لعله هو أفضل مني ألف مليون مرة. في إنسـانيته، في إحساسـه بالناس ومصابهم، في إنتاجه وإبداعه، في صداقاته، وفي بسماته. ما أدراني؟

شم هل المعيار في التعامل الإنساني "الإيمان بدين"؟ أو الالترام "بمسطرة خلقية" حدد قواعدها أناس لم يقدروا على الحياة فلعنوها؟

مثل هذا المعيار يفرق بين الناس، يباعد بينهم، ويجرح في أنفسهم كثيرًا. تمامًا كما أنه معيار لا يلُم بمكنون الإنسان، بالتعقيد الذي فيه، وبالخير الذي فيه.

ما الذي يجعل الإنسان إنسانًا فعلًا؟ أن يؤمن أو لا يؤمن؟ شأنه. لن يحوله إلى إنسان أفضل أو أسوأ. بل سلوكه وعطاؤه لبيئته هو المحك. وكم منا يقف وزبيبته على رأسه، وبعض شيوخنا مثال على ذلك، ولا يلوك لسانه سوى حديث الكراهية؟

أتعامل لذلك مع من حولي "كما هم". "كما يفعلون". وأقبلهم "كما هم". ليسوا "أفضل أو أسوأ". بشرهم. مثلي. والخير هو في ما نفعله لمن حولنا. "ماذا فعلت لغيرك، قبل نفسك؟" لا أقل ولا أكثر.

الدين لذلك ليس مرجعي. ليس عندما يتعلق الأمر بالأمور الحياتية.

ولذلك، عزيزي القارئ، عندما أتحدث عن المرأة، عن جسدها، لا أجعل من الدين أيضًا مرجعى.

ليس الدين مرجعي.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية



كل الأديان، بغض النظر عن أي دين نتحدث عنه، تعاملت مع جسد المرأة على أنه "شيء لا يخصها". يجب لفه في ورق سولفان، وركنه في رف، في انتظار أن يأتي الشخص المناسب. والشخص قد يكون مناسببًا أو غير مناسب، المهم عريس والسلام، يُخرج "الشيء" من غطائه، يبعث فيه الحياة، أو يدفنه. ما يحدث بعد ذلك ليس مهمًا. المهم أننا وضعنا ذلك "الشيء" في إطار نسيطر عليه، ونمأسسه.

و"الشيء" هو العلاقة الجسدية للمرأة.

لا أقحم الدين في الموضوع، لأني أعرف أنا الأخرى، أنه عندما يتعلق الأمر بهذا "الشيء"، ما نقوله شيء، وما نفعله شيء آخر.

ما نقوله شيء، وما نفعله شيء آخر.

واترك لخيالك حرية الإبحار في عوالم ما نفعله!

أُصر أخي أن ما نفعله في واقعنا لا علاقة له بما نقوله، حتى في مجتمعات شبه الجزيرة العربية، بكل متاريسها الاجتماعية الخانقة، أو بالأحرى، خاصة في مجتمعات شبه الجزيرة العربية، لأن الكبت لا يولد سوى الانفجار، والمصائب معها.

ولذلك تجدني دائمًا أخى مندهشة.

مندهشة من مقدرتنا على الكذب على أنفسنا، على خداعها، من الإصرار أن مجتمعاتنا "لا تمارس ما تفعله المجتمعات الأخرى"، ويخاصة "الغربية" منها.

في حين أن رجالنا يمارسون "كل" ما تفعله تلك المجتمعات، و"أكثر"، "وبشراهة" تدفع الكثير من أفراد تلك المجتمعات إلى التندر بسخرية عليهم.

"عقولهم بين أفخاذهم".

أتعرف كم مرة سمعت هذا التعليق؟

تمامًا كما أن كثيرًا من نسائنا تعلمن كيف يتماوجن مع القواعد والمحظورات إلى "حد"، بعضه ن يَخفن من أجسادهن، لأنها "مصيبة" حطت عليهن، وبعضه ن يلتزمن بما قيل لهن، وغيرهن لا يأبهن، "يفعلن ما يردن" إلى "حد".

ولذلك تخرج كثير من علاقاتنا الحسية "مشوهة"، كجنين كان يمكن أن تكتب له الحياة لولا أنه خرج إليها "مصابًا بالجذام".

الهام مانع من أجل هوية الإسالية هذا عدا أن هناك كثيرًا من شرائحنا الاجتماعية، بخاصة في الدول العربية خارج الجزيرة العربية، تعيش واقعًا لا علاقة له بما "ندعي أنه فينا". المصادقة والمساكنة، كلها تعبيرات دخلت إلى قاموسنا اللغوى، حتى ونحن نزعق بمفاهيم السلفية الدينية بأعلى حناجرنا.

على حين نبحث نحن في جزيرتنا عن مخرج لا "يحرجنا"، فنسميه زواجًا "عرفيًا"، "مسيارًا"، "متعة"، لا يهم أي لقب نستخدمه، المهم أن نحدد له هالة "مشروعة"، نطمس بها معالمه الأساسية، والتي لا تتجاوز بديهية أن رجلًا وامرأة أرادا أن يمارسا علاقة حسية في مجتمع لا يريد أن يعترف أن هناك شيئًا اسمه رغبة.

والمحك، المحك في المسألة كلها، هو موضوع "الوصاية"، على الإنسان أولًا، ثم تلك التي نصر على أنها ضرورية في تعاملنا مع المرأة.

أنت كأب، كأخ، كزوج، وصبى على هذا "الشيء".

والوصايـة قد تكون محبة حنونة، أو قاسـية جلفة، لكنها فـي النهاية تظل "وصاية". تؤطر لعلاقة فيها تابع ومتبوع. وأنت التابعة وهو المتبوع.

تسالني أيها العزيز "إذا تأخرت أختي عن البيت إلى ساعة متأخرة من الليل، فهل يحق لي أن أسالها لماذا تأخرت وأين كانت ومع من كانت؟"، وأسالك بدوري: "إذا تأخرت أنت عن البيت إلى ساعة متأخرة من الليل، فهل يحق لها أن تسالك لماذا تأخرت، وأين كنت، ومع من كنت؟".

لو أجبت بنعم، أرد عليك بنعم أنا الأخرى.

لو كانت علاقة ندية، لقبلت بها.

لكنها ليست كذلك أبدًا.

يعطي الرجل لنفسه الحق أن يكون وصيًا على المرأة، ويتعامل معها من منطلق "الملكية"، لا "الندية".

تقول لي "الحرية ليست مطلقة".

وأنا مضطرة أن أناقضك. بل رأيي أنها "مطلقة". فلو كانت الحرية التي نتحدث عنها تعني أن الإنسان ولد حرًا، له إرادة، وقادرًا على أن يتحمل مسؤولية قراراته، رجلًا كان أم امرأة، فإنها تظل مطلقة. ليست هبة.

ولد بها الإنسان، حقًا طبيعيًا له، لا مساومة عليها.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية



لا يمكنني أن أطالب بالحرية، وأتجاهل ما تعنيه مضامينها في الواقع. فمتى ما قبلت بها، فلن يكون هناك مجال للوصاية التي نمارسها اليوم في مجتمعاتنا على الإنسان أولًا، ثم على المرأة بصفة خاصة.

لن يكون هناك مجال لذلك أيها العزيز، إلا إذا أصررنا على دفن رؤوسنا في الرمال ككل مردة.

من هذا المنطلق أقول "جسدُها، حقّها، مسؤوليتها".

أعرف أن رأيي هذا لن يعجبك. وسيزعجك. ووالله إن هناك أوقاتًا تمر عليّ تمنيت فيها أن أخرس قلمي، كي أجنب من أحبهم الوجع، أو الحرج.

لكن الصمت، الصمت هو من يخنق أحلامنا.

ولعلك عزيزي سترد عليّ من جديد. لكنك أسرتني باحترامك لآداب الحوار، وقررت لذلك ألا أتجاهل ما قلته، وأن أشرح لك وجهة نظري.

كل ما أتمناه عليك أيها الأخ العزيز ألا تحرق أربع سجائر وأنت تقرأ هذا المقال.

اشرب كوبًا من الماء، هو أصبح لك.

عيدكما مبارك.

● "النداء"، العدد ١٦٩، الأربعاء ٢٤ سبتمبر ٢٠٠٨



# "سلطان" ليبيا وحلواه!

#### إلهام مانسع

ما احوجنا لمسؤول يعيز النوجس من الفجل:

هناك شيء مزعج في السلطة عندما تزيد عن حدها. وعندما يتعلق الأمر بالسلطة المطلقة، يتحول الإزعاج إلى مقت مخيف.

استمعوا معي إلى الخبر التالي: "أكدت السلطات الليبية الخميس ٩ أكتوبر، أنها قررت سحب أرصدتها البالغة سبعة مليارات دولار والمودعة في المصارف السويسرية، كما أنها ستعلق تسليم النفط لسويسرا، احتجاجًا على سوء معاملة الدبلوماسيين ورجال الأعمال الليبيين من قبل شرطة كانتون جنيف".

تعرفون بالتأكيد أن عبارة "سوء معاملة

الدبلوماسيين ورجال الأعمال الليبيين من قبل شرطة كانتون جنيف"، تعني بها السلطات الليبية واقعة "توقيف النجل الرابع للعقيد معمر القذافي وزوجته، في ٥٠ يوليو/ تموز الماضي، في جنيف، بتهمة الاعتداء على اثنين من خدمه، وهما تونسية ومغربي".

بكلمات أخرى: لأن ابن العقيد القذافي، اتُّهم بضرب خادمين لديه، في واقعة تدخلت فيها

إلهام مانع من أجل هوية المساهيج



شرطة كانتون جنيف، تحولت كل "مؤسسات الدولة الليبية" إلى أداة تُجيّر "لحفظ ماء وجه" الإبن الغاضب.

"كيف يقبضون علي، وأنا ابن السلطان؟".

وابن السلطان ليست له صفة خارقة، سوى إنه ابن السلطان.

مؤسسات الدولة تتحكم فيها أسرة، يتنازع أفرادها في صراع أجنحة، فتقرر "الدولة" في ظرف ساعات، أن "تتخذ قرارًا سياديا" كي تحسم الصراع بين أبناء الزعيم!



ولذا قررت ليبيا "مرة أخرى" تعليق تسليمها النفط لسويسرا.

كأنها طفل يلعب بحلواه: "سأعطيك هذه القطعة إذا قلت لى أسف".

طفل يضرب بقدمه على الأرض، ويحزن.

"قل لى: أسف، وإلا والله لن أعطيك من حلواي!".

ولأن سويسرا دولة، تتعامل بمنطق الدول العريقة في مؤسساتها، فإنها لا تفهم كيف يلعب الأطفال في علاقات الدول، لا تفهم "منطق هذه اللعبة".

لا تفهمها.

بالنسبة لها ما حدث كان أمرًا يتعلق بواقعة قضائية.

شخص، بغض النظر عن طبيعة هذا الشخص، اتُّهم بالاعتداء على اثنين من خدمه.

شرطة كانتون جنيف اتخذت الأجراء الطبيعي في مثل هذه الحالة.

قبضت عليه.

فالبشر هنا سواسية أمام القانون، ليسوا ألهة جُبلوا من طينة سماوية سلطانية.

ولم يكن لذلك فيما فعلته الشرطة السويسرية ما يثير الاستغراب.

وزيادة في الحرص، تشكلت لجنة تقصّ سويسرية، عمدت إلى دراسة وقائع ما حدث، وأكدت أن إجراء شرطة كانتون جنيف كان مستوفيًا الشروط القانونية.

لم تتجاوز شرطة كانتون جنيف صلاحياتها.

وأظنني لا أبالغ إن قلت إن السلطات السويسرية تمنت في قرارة نفسها لو تتوصل لجنة تقصي الحقائق إلى نتيجة أخرى، لعلها تمنت أن تكتشف اللجنة أن شرطة كانتون جنيف تمادت في إجراءاتها، أنها انتهكت قانونًا أو إجراءً. تمنت ذلك في قرارة نفسها كي تنهي أزمة دبلوماسية تثير السخرية بقدر ما هي مثيرة للإزعاج.

لكن اللجنة توصلت إلى نتيجة أخرى.

فستقط في يد السلطات السويسترية. لأنها دولة تمارس فيها مؤسساتها دورها، لا يتحكم فيها فرد، أو أسرة.

لكن ليبيا، أو بالأحرى بعض أفراد الأسرة المالكة، يصر على "تقديم الاعتذار".

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

197

اعتذار على ماذا يا جماعة الخير؟

من الذي ضرب هنا؟

لكنه منطق القوة، القوة المطلقة، تضرب، ثم تبكى، ثم تشتكى، ثم تعاقب.

ولأنه منطق لا عقل فيه، تقرر "الدولة" أن تسحب مليارات من البنوك السويسرية.

ولم ينتبه من اتخذ القرار إلى أن السـؤال البريء الذي سـيعقب الإجراء: "مليارات مَنْ التي تسحبها السلطات الليبية؟".

تمنيت فعلًا أن تكون مليارات الدولة اللبيية، لا مليارات من يملك الدولة اللبيية.

وسويسرا؟

تهز رأسها حائرة.

لا تفهم كيف يلعب الأطفال في علاقات الدول.

ثم لا تفهم "منطق هذه اللعبة".

وتكرر، من جديد: "لن تؤذي ليبيا سوى مصالحها".

هناك بالفعل شيء مخيف في السلطة، عندما تصبح مطلقة.

● "النداء"، العدد ١٧٠، الأربعاء ١٥ أكتوبر ٢٠٠٨



## أوبسامسالا

#### إلهام مانسع

استمعت اليوم إلى خطاب باراك أوباما، يعلن فيه فوزه في الانتخابات الرئاسية للولايات المتحدة، وتأملت!

هذه هي الولايات المتحدة التي أحببتها عندما درست فيها. هذا هو الجانب الذي سحرني فيها دومًا رغم اختلافي أحيانًا مع سياساتها الخارجية.

تلك التي تقول للإنسان: كن ما تكون! في النهاية، ما تفعله هو ما يصنعك.

الحلم الأمريكي!

ليس بيتًا وسيارتين وكلبًا.

لىس ثقافة استهلاك.

ذاك جانب نفرت منه دومًا.

بل إمكانية أن "تكون" إذا "أردت".

الكرة في ملعبك.

أنتَ المحك.

وأنتِ التي تختارين.

يمكنكَ أن تدفن نفسك حيًا إذا شئت.

إلهام مانع من أجل هوية إلاساليم؟



ويمكنكِ أن تخلقي نفسك من العدم إذا أردتِ.

أنتَ أنتَ من يختار.

ثم أنتِ أنتِ من تُقرر.

كان حلمي دومًا، قبل أن أعرف الولايات المتحدة.

فالإنسان دومًا هو الإنسان، بغض النظر عن موطنه.

حلم الإنسان.

أن يقول: "أريد كي يستطيع"!



أن يقول: "سأكون" كي يكون إنسانًا.

أن يقول: "اَمنت بوجودي" كي يكون شيئًا.

ثم أن يقول: "سأعمل" كي يكون جديرًا بالحياة...

حلم الإنسان.

"حلمي في حتى لو تعثرت..

أملى في يقيني حتى مع الشك.

ووطنى أنا ولو انهار الوجود من حولى.

وطني حيث أكون.

وطنى حيث أتنفس.

وطنى الإنسان".

ثم.. تساءلت.

هنا في أوروبا، وهناك في البلدان العربية، كثيرون كانوا يدعمون باراك أوباما مرشحًا كرئيس للولايات المتحدة. يدعمونه فرحين، يدعمونه بقوة.

هل كانوا سينظرون إليه، كما هو، بعيدًا عن لون بشرته؟

بشرته لونها أسود.

وأنا عشت في بلدان ثمانية، وتنقلت في أنحاء متفرقة في العالم، ولم أعرف فيها دولة أوروبية أو عربية لا تمارس نوعًا من العنصرية ضد من خلقه الله ببشرة سوداء.

"اللون الداكن يخيف".

"يخيف كثيرًا".

ولو تذكرون، ستجدون أن الكثير منا، خاصة في بلدان شبه الجزيرة العربية، لايزال يستخدم

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟



كلمة "عبد" عندما يشير إلى إنسان لونه أسود.

يا الله! كم مرة جفلت وأنا أستمع لوقع الكلمة؟

ما أقبح التمييز في صورته العنصرية.

واللون الداكن كان مخيفًا ولا يزال في الولايات المتحدة.

لكنه لم يكن عائقا اليوم.

فالقوة، القوة الفعلية في الإنسان، هي عندما يتمكن من تجاوز خوفه، من تجاوز "تحيزه المبطن"، و"عنصريته الكامنة"، ثم يقرر، يقرر لصالح الإنسان.

ولذا كان الجواب عندما يتعلق بالولايات المتحدة واضحًا: "لا يهم لونك. نحن نؤمن بك".

ماذا عنا؟! وماذا عن أوروبا؟!

لو جاءنا إنسان بفكر نؤمن به، هل ننتخبه لو كان لونه أسود؟! ثم هل ننتخبها لو كانت امرأة؟!

٥ نوفمبر ٢٠٠٨

● "النداء"، العدد ١٧٤، الأربعاء ١٢ نوفمبر ٢٠٠٨



# وُلِـد الإنـسانُ حـرًا...

### إلهام مانع

والعملية الانتخلية ومستنبل المبعقراطية

هل هناك نموذج إسلامي لحقوق الإنسان؟

أسئلكم وأنا أدري أن بعضكم سيهز رأسه تلقائيًا بالإيجاب، يؤيد، وهو بالفعل مصدق أن هناك، حقًا، نموذجًا إسلاميًا لحقوق الإنسان.

يقول ذلك وهو مطمئن.

يقوله مبتسمًا... مرتاح الضمير.

يقول ذلك وهو في الواقع لا ينوى الأذى لغيره.

فما يقوله يعكس قناعة دأبت مناهجنا المدرسية على غرسها في عقول أجيالنا، وزاد الإسلام السياسي فأضفى عليها شرعيته، تقول لهم إننا سبقنا العالم في كل شيء، وحقوق الإنسان أولها.

وهو، الساعى إلى التفكير، لا يجد متسعًا للتفكير، فيصدق.

أطرح السؤال لسبب.

أطرحـه لأننى أجد بعـض الأصوات ترتفع، بخاصة في المحافل الدولية، تقول "نموذج الأمم

إلهام مانع من أجل هوية المساهية المتحدة لحقوق الإنسان نموذج غربي، لا يتفق مع ثقافتنا، وهو نموذج فرضه الغرب علينا، ولا نقبل به. ما نريده هو نموذجنا الإسلامي لحقوق الإنسان".

سمعت هذا الرأي آخر مرة من إحدى الحاضرات في ندوة "حقوق المرأة والطفلة في الإسلام"، التي نظمتها مؤسسة جنيف لحقوق الإنسان بالتعاون مع معهد القانون العام في جامعة برن يوم ٢٥ نوفمبر الماضي، ودُعيت لإدارة إحدى حلقات النقاش فيه.

وأطرحه لأنني أجد دوما حرجًا من الجانب الأوروبي، السويسري في هذه الحالة، في وضع النقاط على الحروف.

يجدون حرجًا في لفت الانتباه إلى مواضع الجرح المستمر في حقوق الإنسان، ومن بينها حقوق المرأة، التي تجري في بلداننا العربية، وتبررها حكوماتنا المصونة في تحفظاتها تحت شعار "كل ما لا يتفق مع نصوص الشريعة في قوانين حقوق الإنسان واتفاقية إلغاء كافة أشكال التمييز ضد المرأة لن نطبقه".

ومادام ذلك التحفظ قائمًا، فالأحرى أن تجمع حكوماتنا كل المواثيق الدولية التي وقعت عليها (بتحفظ)، تجمعها، ثم تمزقها، ثم تنثرها في الهواء هباءً.

كلمات على ورق لا تعنى لمن وقع عليها في الواقع شيئًا!

ولذلك أطرح عليكم السؤال من جديد: هل هناك نموذج إسلامي لحقوق الإنسان؟

البعض سيرد: "بالطبع هناك نموذج إسلامي لحقوق الإنسان. كل ما عليك فعله هو أن تطلعي على الإعلان الإسلامي العالمي لحقوق الإنسان لعام ١٩٨١، وإعلان القاهرة لحقوق الإنسان في الإسلام لعام ١٩٩٠".

وفي الواقع أُصر أنا في المقابل على من يريد أن يجد إجابة موضوعية وشافية للسؤال أن يرجع إلى هذين الإعلانين، المتوافرين على شبكة الإنترنت، يقرأهما بتمعن، ثم يقارنهما بالإعلان العالمي لحقوق الإنسان لعام ١٩٤٨، والذي نحتفل بالذكرى الستين لإصداره يوم العاشر من ديسمبر الجارى.

إذا فعلت ذلك ستجدين أن هناك فرقًا جوهريًا حاسمًا بين المواثيق التي تسمي نفسها إسلامية، والميثاق العالمي لحقوق الإنسان؛ فكل تلك المواثيق، تمامًا كتحفظات حكوماتنا المصونة، تصرعلى أن الشريعة هي المحددة لمفهوم حقوق الإنسان.

الهام مانع من أجل هوية الساهية

كلها.

بكلمات أخرى، ما يتعارض مع الشريعة، ليس "حقًا إنسانيًا" من وجهة نظر إسلامية.

ولأن تلك المواثيق تعتمد على تفسير كلاسيكي للإسلام، فإنها في الواقع لا تجد غضاضة في أن تنسف جوهر مفهوم حقوق الإنسان من أساسه.

لذلك نجد أن حرية الرأي: أن تقول ما تؤمن به دون خوف، حرية المعتقد، أن تؤمني بما تريدين دون إرهاب، وحرية تغيير المعتقد، أن تغير دينك دون خوف من عقاب، والمساواة أمام القانون بغض النظر عن الدين، أن تدينين بما تريدين وتتمتعين بالحقوق نفسها، والمساواة بين الرجل والمرأة في الحقوق والواجبات داخل الأسرة، ألا يمارس أحدهما وصاية على الأخر، ثم لا يتمتع أحدهما بحقوق أكثر من الآخر... كل هذه الحقوق، تتعامل معها تلك المواثيق بعبارة "المحدد هو الشريعة".

والمحصلة، أنها لاتزال تقدم تفسيرًا إسلاميًا قروسطيًا لحقوق الإنسان يعتبر أن تلك المحقوق هي في الواقع: مزايا يتمتع بها المسلم، لا غير المسلم، والرجل، لا المرأة.

ولأنها كذلك، يكون من الصعب الحديث عن مواثيق إسلامية لحقوق الإنسان مادامت الأخيرة تصر على تعريف الإنسان بأنه مسلم ذكر!

هذه واحدة.

الثانية، وهي الأخرى محورية، أن تلك المواثيق تعتبر أن "واجبات الإنسان تجاه الله لها الأسيقية على حقوقه"!

انتبه وا كثيرًا لهذه العبارة؛ لأنها في الواقع المحك الأساسي الذي يجعل من المواثيق الإسلامية مشاريع غير "عالمية" ولا "إنسانية".

بكلمات أبسط، ما يقوله الإعلان الإسلامي العالمي لحقوق الإنسان في مقدمته، (مادة "ف")، عندما يصر على أن واجبات الإنسان تجاه الله لها الأسبقية على حقوقه، هو: "بالطبع للإنسان حقوق، لكن عليه أولا أن يؤدي واجباته أمام الله كي يتمتع بها".

وسؤالي هنا، وهو نفسه أكرره كل مرة، ويظل رغم ذلك مزعجًا ككل مرة:

ماذا لو لم يطبق الإنسان واجباته أمام الله؟



ماذا لو قرر أنه لا يريد أن يصلي؟

ماذا لو قرر أنه لا يريد أن يؤمن؟

وماذا لو قال: أنا في الواقع أدين بالبوذية؟!

وماذا لو قرر أنه يريد أن يتحول من الإسلام إلى المسيحية؟ ثم قرر بعد ذلك أن يترشح ليكون رئيسًا للجمهورية؟

لو فعل ذلك، ووفقا لبنود ذلك الإعلان الإسلامي، فإنه لن بتمتع بحقوق الإنسان.

لم بعد إنسانًا وفقًا لرؤية ذلك الإعلان.

فالإعلانات الإسلامية، ببساطة، لا تحمى الإنسان.

ثم لا تحمى حقه في أن "يكون كما يريد".

الإنسان،

هكذا،

محردًا،

لىس ذكرًا،

لیس أنثى،

لا يهم دينه.

لا يهم لون بشرته.

لا يهم عرقه.

ثم لا يهم نوعه.

هو إنسان وكفي.

هو إنسان وكفي.

ترى لمَ نجد صعوبة في قبول الإنسان كما ولدته أمه؟

وهنا يكمن الفرق بين تلك الإعلانات الإسلامية، والإعلان العالمي لحقوق الإنسان الصادر عن الأمم المتحدة يوم العاشر من ديسمبر ١٩٤٨.

هنا يكمن الفرق الجوهري.

الهام مانع من أجل هوية الساهية فالإعلان العالمي لحقوق الإنسان لا يميز بين البشر. لا يقول: "نعم" ثم يردفها بـ"لكن" تنسف مضمونه.

يتعامل معهم كما ولدتهم أمهاتهم لحظة خروجهم إلى الحياة.

كما ولدتهم أمهاتهم!

كل طفل يولد هو إنسان.

ولأنه إنسان، فهو يتمتع بالحقوق التي حددها في إعلانه، لا لشيء سوى لأنه خرج إلى الحياة كإنسان.

"يولد جميع الناس أحرارًا متساوين في الكرامة والحقوق".

تلك هي المادة الأولى من الإعلان العالمي لحقوق الإنسان.

وأسألكم بكل غالٍ عليكم: ما الذي يجعل من عبارة كهذه، إنسانية في الصميم، عادلة، تقطر محبةً وخيرًا؟ ما الذي يجعلها مفهومًا غربيًا، لا يصح أن نطبقه في مجتمعاتنا العربية؟

عالمية هي، وإنسانية.

ليست إسلامية، وليست مسيحية، كما أنها ليست يهودية.

ليست أمريكية، وليست صينية، كما أنها ليست سعودية.

في الواقع لا دين ولا وطن لها.

لا دين لها سوى احترام كينونة الإنسان، إرادته، ثم عقله.

ووطنها لذلك هو الإنسانية نفسها.

ولذا أعود إلى سؤالي الذي بدأت فيه مقالي: هل هناك نموذج إسلامي لحقوق الإنسان؟ إجابتى هي: لا. لا يوجد. فمادام ذلك النموذج لا يحترم الإنسيان، مجردًا، كما هو، ثم لا

يحترم إرادته، وبالتالي عقله، فإنه لا يصلح مرجعًا لحماية الإنسان.

● "النداء"، العدد ۱۷۸، الأربعاء ۳۱ ديسمبر ۲۰۰۸

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟

# عسلام السمات؟

#### إلهام مانسع



علام الصمت؟

تسألنى؟

عم نكتب إذن؟

عن صراخ، ونحيب، ونواح، ثم تشفي؟

ثم تشفى؟

عن دماء تسفك، كل يوم، ونحن نهلل لسفكها؟

نهلل لسفكها؟

وندعوها كل يوم أن تنصر نفسها أكثر، وأكثر. انزفي أكثر، وأكثر، فدمائك لا تكفينا.

"يا غزة اصمدي.

"با غزة، كلنا فدائك.

"با غزة، كلنا شهدائك.

"نموت معك، يا غزة.. إلى أخر قطرة من دمنا".

ودماء غزة هي التي تسفك... إلى أخر قطرة.

ونحن، ككل مرة، ندعمها صوتًا، نهلل، ونصرخ، ونلعن العدو،

إلهام مانع من أجل هوية إلساليك



ثم ننسى العدو فينا.. ككل مرة.

لا نكف عن فعل ذلك... ككل مرة.

في كل أزمة، في كل حرب، في كل موقف يستدعي أن نأخذ فيه موقفًا عقلانيًا، يراعي مصالحنا، ثم يراعي حرمة دمنا، دم الإنسان، ندوس عقولنا بأحذيتنا، ثم ننتزع ألسنتنا من حلوقها، ونلوح بها غاضبين، نافرين، ومصممين على النصر... ككل مرة.

وككل مرة... نعود خائبين، لكننا على ذلك فرحين... بصوتنا.

ظاهرة صوتية نحن.

عرفنا ذلك منذ قالها تشرشل.

إلهام مانع من أجل هوية إلسالهي؟

لكننا أيضًا ظاهرة غير عقلانية.

لا نرى أيدينا وهي تنحر بالسكين في أحشائنا. لا نراها.

كم قتل من أهل غزة؟ ولم قتل كل هؤلاء من أهل غزة؟ ثم هل كان بالإمكان تفادي هذه الحرب؟

نعرف الإجابة، ونصر في الوقت نفسه على أنه "ليس الآن وقت الحساب".

متى يكون وقت الحساب إذن؟ ألم يأت بعد؟

متى نحاسب حماس على الجريمة التي ارتكبتها بحق شعب غزة؟

أم أن الدماء التي سُفكت لا تكفي؟

وحماس تقول إنها ستحارب حتى آخر قطرة من دم الشعب. وكانت تعرف أن بمقدورها أن تحمي هذا الشعب، لكنها صممت، ستحارب حتى آخر قطرة... حتى النصر! نصرٌ بالطريقة الصوتية التى اعتدنا عليها.

مسكين هذا الشعب، يعيش رهينة لمن تقول إنها تدافع عن مصالحه، ثم تدفعه إلى الموت دفعًا، وتسارع إلى الكاميرات، تصرخ، انظروا ما يفعلون بنا!

إسرائيل نعرفها.

دأبت دومًا على حماية مصالح شعبها، بغض النظر عن الثمن الإنساني الفادح، الذي يدفعه من تحمي مصالحها على حسابه، والأخلاقي الذي تدفعه هي نفسها كدولة تقول إنها تريد أن تعيش في سلام، ثم تمارس عقابًا جماعيًا على شعب بأسره من أجل هذا السلام. مسكين أنت أيها السلام.

لكن العدو فينا، نصر على تجاهله. نصر على أنه ليس فينا. لا نراه، ثم لا نرى اللعبة الإقليمية التي يقوم بها لصالح أنظمة ومنظمات أقل ما يقال عنها أنها فاشية الفكر والمنهج. وندعمها هي الأخرى... بصراخنا.

كم قتل من أهل غزة؟

الهام مانع من أجل هوية الساهية

وكم منهم سيقتل أكثر؟

وكم منا سيخرج عن صمته، ويدين حماس قبل إسرائيل في ما حدث؟ يدين كل هذه الدماء التى سفكت ونحن نهلل لسفكها. "اصمدي يا غزة. اصمدي يا غزة. لا تستسلمي".

ألا تخجلون؟

ثم كم منا يدرك أبعاد ما يحدث يومنا هذا.

ألا تدركون؟

أيها العرب الأجلاء، أخشى أن الطريق الذي اختارته حماس، وسارعت إسرائيل إلى ملاقاتها فيه، لن يؤدِ إلى دولة فلسطين، بل سيقضي على فكرة هذه الدولة من أساسها.

فهل ستهللون حينها أيضًا؟

علام الصمت؟

تسألني؟

أعجزتني الكلمات أيها العزيز.

عندما يغيب المنطق، ومعه العقل، وراء الحذاء، يصبح الصمت ملاذ الغريب بين أهله.

● "النداء"، العدد ١٨٠، الأربعاء ٢١ يناير ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية المساهياة

7.7

# أنسا "نجسود" إ

#### إلهام مانسع

اجة إلى (وية والداة س

"أنا نجود، في العاشرة من العمر، ومطلقة".

هذا عنوان كتاب صدر حديثًا باللغة الألمانية لدار نشر "كناور"، ترجم عن الفرنسية، وكتبته الصحافية الفرنسية دلفين مينوي، تحكي فيه قصة "نجود".

هل تذكرونها؟

"نجود"، زوّجها أبوها وهي في الثامنة، قبض ثمنها، ورماها لرجل في الثلاثينات من العمر. رجل الثلاثينات وعد أباها بأنه لن يلمسها حتى تبلغ، وابنة الثماني سنوات قال لها أهلها: "لا تخافي، لن يؤذيك". والطفلة لا تفهم ما يحدث، ذهبت معه، فاغتصبها!

هل تذكرونها؟

"نجود"! أرادت أن تلعب. طوال الوقت. أرادت أن

تلعب. حتى بعد أن اغتصبها. حتى بعد أن ضربها. حتى بعد أن

أصر عليها أنها امرأة وعليها أن تتصرف كامرأة. ابنة الثامنة، امرأة؟! لكنها

أرادت أن تلعب. طفولتها انتصرت. ورجل الثلاثينيات يجرها من بين الأطفال إلى الغرفة،

يجردها من ملابسها، ويفعل بها "أشياء وقحة"، هكذا حكت في المحكمة باكية. تريد أن تلعب،

الهام مانع من أجل هوية السالية





• نجود

والرجل يصر على اغتصاب الطفلة.

ونحن، مجتمع الجزيرة العربية، مجتمع اليمن، نشيح بوجوهنا.

"لعنة الله على الفقر". بعضنا، يمصمص شفاهه، ويحوقل.

"أب متوحش"، غيرنا يقول، وينسى القانون الذي سمح للمتوحش أن يزوج ابنة الثامنة.

"ظاهرة ملعونة"، غيرنا يحشرج صوته، ينظر خلسة إلى وجه الصغيرة، ويتصور منظرها وهي تغتصب، ثم يغيب بخياله... المريض.



وغيرنا يقول إن الصغيرة عجينة، يشكلها الرجل كما يشاء. لا يريدها بالغة، لا يريدها ناضجة، لا يريدها ناضجة، لا يريدها امرأة عاقلة تكون له ندًا ثم سندًا. يريدها طفلة. يشكلها كما يشاء، يوجهها كما يشاء، يقول لها تحركي، فتتحرك. يقول لها امشي، فتمشي، ثم يقول لها نامي، فتنام معه.

لكنها لم تطاوعه، ما أروعها! رفضت فعله، لأنه شنيع. طفلة هي، هل نلومها؟

من يحميها من صمتنا؟ من يحميها من تواطئنا.

و... "زواج الصغيرة حـلال"، يضيف بعض من شـيوخنا. والبلاء هنـا وخيم العاقبة. لعنة الله على شيوخ هكذا.

"حلال، حلال، حلال...".

لا يرون خللًا في اغتصاب الطفلة. لا يرون فيها جريمة. مسألة طبيعية. يقولون.

هكذا يقول رجال ديننا من السلفيين، وغيرهم من الشيعة لا يرى ضيرًا من مفاخذة ابنة التاسعة. ولو كنا في مجتمعات أخرى، لأُدخلوا إلى مصحات نفسية لعلاج المجرمين الخطرين من منتهكي الطفولة. لكن الداعين إلى اغتصاب الطفلة نقف لهم في مجتمعاتنا احترامًا، ونخصص لهم برامج تلفزيونية، ثم لا نرى ضيرًا في كل ذلك. أين الإنسان فينا؟! لا تصمتوا أمامهم. لنلقمهم حجرًا.

"نجود"، هل تذكرونها؟

وحدها أدركت، أن ما يحدث بشع، بشع. لأنها طفلة أدركت هذا.

فقررت ألّا تستسلم لمصيرها.

"لا تستسلمي لمصيرك، أيتها الصغيرة القوية".

استقلت سيارة أجرة، أخذتها إلى المحكمة.

قالت: سأقول: لا.

"قولى أنت أيضًا: لا".

قالت: مصيري بيدي.

"قولي أنت أيضًا: مصيري، ووجودي، بيدي، ثم رهنًا لإرادتي".

فانتصرت المحامية شـذى محمد ناصر والقاضى محمد القاضى لطفولتها. ما أجمل الخير

الهام مانع من أجل هوية الساهية

عندما ينتصرا

"نجود"، كيف ننساها؟

أظنكم تذكرونها.

جىدًا.

فلا تشيحوا بوجوهكم.

وأظنكم تدركون جيدًا أن ما يحدث جريمة.

لا تتجاهلوها إذن.

ومادمنا نعرف أن هناك جريمة تحدث، فالأحرى أن نعالج جذورها. أم أن الصمت دوما دواؤنا؟

البداية كما تعرفون تكون عادة بالقانون. وبعدها بشيوخنا، لكن هذا حديث آخر.

ولذا، حان الوقت كي نلغي المادة ١٥ من قانون الأحوال الشخصية المعدل عام ١٩٩٩، التي تعطي للأب الحق في تزويج ابنته إذا اعتبرها صالحة للوطء. لاحظوا أن هذه المادة عدلت عام ١٩٩٩، بعد أن كانت واضحة النص في تحديد السن الأدنى للزواج بـ١٥ عامًا.

لكنها عدِّلت، ويا خزي من تركها تمر هكذا! الناس يتقدمون، ونحن نمشي إلى الوراء، فأصبح من حق ولي الأمر أن يزوج ابنته إذا اعتبرها صالحة للوطء. من يمنعه إذن إذا اعتبر ابنة الخامسة من العمر صالحة للوطء؟

التغييـر يبـدأ بنا. فلندفع بإصدار قانون صريح واضح يحدد سـنًا أدنى للزواج، وحبذا لو كانت الثامنة عشرة من العمر هي ذاك الحد.

التغيير يبدأ بنا. و"نجود" هي صوت ضميرنا، فكفوا عن الصمت، ولنغير القانون. ثم لنلتفت إلى شيوخنا. لكن هذا حديث آخر.

● "النداء"، العدد ۱۸۲، الأربعاء ٤ فبراير ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

# 

#### إلهام مانع

الغريب أننا لم ننزعج، ولم نرى سببًا للقلق، وأن القرار صيغ ثم صوت عليه، ونحن نتفرج. والأغرب أننا لم نصرخ، وأن غيرنا لم يجد حرجًا في أن يشيح بوجهه، ككل مرة.

أما الفضيحة فهي أن من صوت على القرار يفترض فيه أن يدافع عن حقوق الإنسان!

القرار الذي أعنيه هو الصادر بتاريخ ٢٧ مارس ٢٠٠٩ عن مجلس حقوق الإنسان في جلسته الأربعين، بعنوان "محاربة إهانة الأدبان"، والذي تمكنت ٢١ دولة (منها دول عربية، على رأسها مصر والسعودية وقطر والأردن، وأخرى أستوية مسلمة مثل ماليزيا وإندونيسيا وبنغلاديش والباكستان، وبدعم من جنوب أفريقيا والصين وروسيا) من تمريره رغم معارضة عشر دول، معظمها دول معروفة باحترامها لحربة الرأى والعقيدة، ككندا وسويسرا وبريطانيا، وامتناع ١٤ دولة عن التصويت.

انقسم المجلس، وفي انقسامه مؤشر إلى خطورة الموضوع. لكن الدول الإسلامية والصين وروسيا، وهي دول لها جميعًا سبجل معروف في انتهاك حقوق الإنسان، تمكنت من إخراجه

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

رغمًا عن البقية.

ما الذي قاله مجلس حقوق الإنسان -إذن- في قراره؟ عبر المجلس عن "قلقه العميق من تزايد وتيرة حملات إهانة الأديان والتنميط الديني للأقليات المسلمة بعد أحداث الحادي عشر من سبتمبر المأساوية"، في إشارة واضحة إلى رسوم الكاريكاتير الدانمركية للرسول محمد، وإلى إحساس الأقليات المهاجرة ممن تنتمي إلى الدين الإسلامي (بخاصة في أوروبا) بأنها "تحت المراقبة" بسبب انتمائها الديني.

شم أكد أن "احترام كل الأديان وحمايتها من الإهانة هو عنصر أساسي ضروري لممارسة حرية التعبير عن حرية التعبير عن الفكر والعقيدة والدين". وزاد على ذلك أن شدد على أن "حرية التعبير عن الرأي وممارستها تحمل في طياتها مسؤوليات وواجبات، ولذلك يمكن أن تكون عرضة لبعض القيود المقننة والضرورية لحماية حقوق وسمعة الآخر أو لحماية الأمن الوطني أو النظام العام أو الصحة العامة أو الأخلاق".

مجلس يفترض فيه أنه يدافع عن حقوق الإنسان، يخرج علينا بقرار يدعو فيه صراحة إلى تقييد حق التعبير عن الرأي! والأدهى أنه استخدم اللغة نفسها التي تستخدمها دولنا العربية العزيزة في تكميم أفواهنا وعقولنا، بدعوى "حماية الأمن الوطني، أو النظام العام، أو الصحة العامة (لم أفهم موضوع الصحة هذه) أو الأخلاق!!

ماذا ترك المجلس لهيئة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إذن؟!

أن تشتكي الأقليات المهاجرة من مسئلة تنميطها في أوروبا أمر أفهمه؛ فأحداث الحادي عشر من سبتمبر الإرهابية حولتها فجئة إلى أقليات "مسلمة" بعد أن كانت "عربية"، "بلقانية"، "تركية"، أو "باكستانية". فجأة أصبحنا جميعًا "مسلمين". وهذا التصنيف أفرح كثيرا الإسلاميين المقيمين في أوروبا، وهم كثر على فكرة؛ أفرحهم لأنهم أدركوا أن أمامهم فرصة يمكن أن يستغلوها، فما دامت الهوية أصبحت "إسلامية"، فليدفعوا -إذن- بمطالبهم "الإسلامية"، حماية للـ"أقلية المسلمة".

ومطالبهم كانت -ومازالت- مدروسة بدقة، تماما كما فعلوا في الدول العربية والآسيوية، تنظلق من رغبة في تغيير مجتمعي تدريجي، وهدفها استراتيجي بعيد المدى: "دعونا نركز على مسئلة تثقيف النشء الصغير المهاجر وتعليمه أصول دينه". وهذه الأصول لا تخرج إلا من منظور حسن البنا وابن تيمية للدين، تدعوه إلى كره الغير، وتغييب وجود المرأة، ثم تؤكد له أن احترام الرأي الآخر ثم الاختلاف كفر صريح.

إلهام مانع من أجل هوية إلساكية

717

إذن، أن تشتكي الأقليات المهاجرة من مسئلة تنميطها أمر أفهمه، بخاصة وأنه أمر يصب في مصلحة الإسلاميين أولًا وأخيرًا.

لكني أدعوها، بدلًا من الشكوي، إلى أن تكف عن الشكوي وتمثيل دور الضحية، وأن تقف موقفا واضحًا من هؤلاء الإسلاميين، ومطالبهم.

كفوا عن النواح والنحيب.

كفوا عن الشكوي.

ثم خذوا موقفا.

اتخذوا قرارًا!

في صف من تقفون؟

وعندما يتعلق الأمر بالدعوة إلى العنف، بما يسميه الإسلاميون "الجهاد"، علينا أيضًا أن نأخذ موقفا واضحًا لا لبس فيه؛ موقفا يسمى الأشياء بأسمائها:

الجهاد أدعوه إرهاب؛ لأنه -أعزائي- إرهاب.

لا أؤمن بالعنف أيًا كان مبرره. وأرفضه. ثم آخذ موقفا واضحًا منه. وأصر على أن لا دين يحترم نفسه يمكن أن يتخذ من العنف كيانًا له. ولا أخجل من قول ذلك في وجه من يدعو

لأنهم -عزيزاتي- يعتمدون كثيرًا على صمتنا.

بعتمدون كثيرًا على صمتنا.

فلا تصمتي.

ثم لا تصمت.

ارفع صوتك.

ثم سمّ الأشياء بأسمائها.

ثم فليكن كل منكما عضوا فاعلًا في هذا المجتمع.

لست ضيفة في وطني سويسرا.

لست ضيفة فيه.

أعمل فيه، وأعمل، كالنحلة، كي أكون شيئًا.

إلهام مانع من أجل هوية السالمات لا أعتمد على نظام الضمان الاجتماعي فيه، كما يفعل البعض من المهاجرين، يرون فيه بقرة حلوبًا، يحلبونها ويمتصون حليبها، ثم لا يخجلون وهم يشتكون!

حزء منه، أنا، وفاعل أنضًا.

مصلحته من مصلحتي، وولائي لهذا الوطن أولًا وأخيرًا.

فالوطن الديمقراطي الذي يحترم حقوق الإنسان والمرأة، الوطن الذي أتنفس فيه حرة، يستحق هذا الولاء.

هذا الشق الأول من قرار مجلس حقوق الإنسان، المنزعج من تنميط الأقلية "المسلمة"، يمكن الرد عليه.

الثاني هو الطامة.

الشـق الثانـي يقول لنا بالعاميـة: "صحيح هناك حرية للتعبير، لكن يجـب تقييدها حماية للمصلحة العامة. وتقييدها يصبح ضروريًا إذا استهدف الأديان"!

بعبارة أخرى، يحذر مجلس يسمي نفسه مدافعًا عن حقوق الإنسان، يحذر الإنسان من "التفكير خارج دوائر التفكير الرسمية".

أية مصيبة هذه يا رب؟!

رسوم الكاريكاتير الدانمركية يعتبرها المجلس "إهانة للأديان"!

وأنا لا أعتبرها سوى تعبير عن رأي رسام لم يسمع في العقدين الأخيرين سوى دوي قنابل يفجرها أشخاص يبررون ما يفعلونه بدينهم الإسلامي. هل نلومه هو، أم هم؟

أن يرسم الرسام قنبلة على عمامة الرسول الكريم أمر قد يجرح فعلًا المشاعر الدينية للكثيرين؛ لكن حرية التعبير تتضمن هذا الحق أيضًا؛ الحق في قول الأشياء بلا مواربة، كما يراها، حتى لو كانت طريقته جارحة. والرد عليه لا يكون بتقييد هذا الحق، الرد عليه لا يكون بتهديده بالقتل، بل بالرأي والكلمة.

لاحظوا أن الدول التي تبنت القرار كلها معروفة بانتهاكها لحق الإنسان في التعبير عن الرأي. وهي تفعل ذلك بشكل منهجي منظم؛ تفعله لأنها تدرك جيدًا أن فتح الباب للتعبير عن الرأي سيؤدي حتمًا إلى قلب أنظمتها السياسية. لأننا إذا تحدثنا كما نفكر، لن ننسى أن نستهدفها بسهامنا، وأن نضغط بأصابعنا على موضع الجرح، وهي أصله. من هنا يأتي إصرارها على استهداف حرية التعبير والتفكير.

إلهام مانع من أجل هوية السالياج ولأنها كذلك فإنها تصر على أن هناك دوائر مغلقة للتفكير تتصل بثلاثة جوانب أساسية: الدين، المرأة، والسياسة. جوانب هي المنطلق الأول لأي إصلاح جوهري نتمناه لمجمعاتنا.

إهانة الأديان ستصبح اليوم البعبع الذي يخيفوننا به كي نكف عن التشكيك في الإسلام الرسيمي للدولة، والإسلام السياسي للحركات الإسلامية، والإسلام الكلاسيكي الارثوذكسي السائد منذ القرن الحادي عشر.

إهانة الأديان ستصبح الشماعة التي تمنع الباحثين من كسر دوائر التفكير المغلقة، واقتحام مجالات يقولون لنا إلى اليوم إن من المستحيل التفكير فيها، أهمها طبيعة النص القرآني الكريم.

أتعرفون لماذا؟

عندما نبدأ في إثارة علامات الاستفهام على طريقة جمع النص القرآني، وكيف تمت، ومن قام بها، سنبدأ أيضًا في إثارة التساؤلات عن مدى إلزامية آيات قرآنية تدعونا إلى "طاعة ولى الأمر"!

ألىس كذلك؟

"حذار، حذار من التفكير!".

هذا لسان حال الدول المنتهكة لحقوق الإنسان، في مجلس حقوق الإنسان.

ولأنها معروفة بسجلها، فقد جاء قرارها مضحكًا ومخزيًا في أن واحد.

لكنها تخطئ كثرًا.

تخطئ إذا ظنت أنها قادرة على تقييد التفكير.

كل ما عليها فعله هو أن تنظر إلى نموذج الاتحاد السوفييتي، كيف انهار في لحظة كبرج من رمل، انهار بسبب قلة من أفراد، قلةً فكرت... ولم تخف.

● "النداء"، العدد ١٩١، الأربعاء ٨ أبريل ٢٠٠٩



# تسراث التعددية إ

### إلهام مانع

صوتها هو أكثر ما يلفت انتباهي وأنا أستمع إليها. صوتها المندهش.

صوت أروى عثمان.

يندهش دومًا كلما طرحت عليها السؤال ذاته، مرتين: مرة في زيارتي الميدانية إلى اليمن عام ٢٠٠٦، ومرة في حديثنا الأخير عبر الهاتف.

أسالها: ما سر كل حرصك هذا على جمع التراث اليمني؟

أسألها وأنا صادقة في حيرتي.

ستفهمون حيرتي عندما تدركون أن أروى عثمان استثمرت كل ريال جنته بعرق جبينها في جمع التراث اليمني.

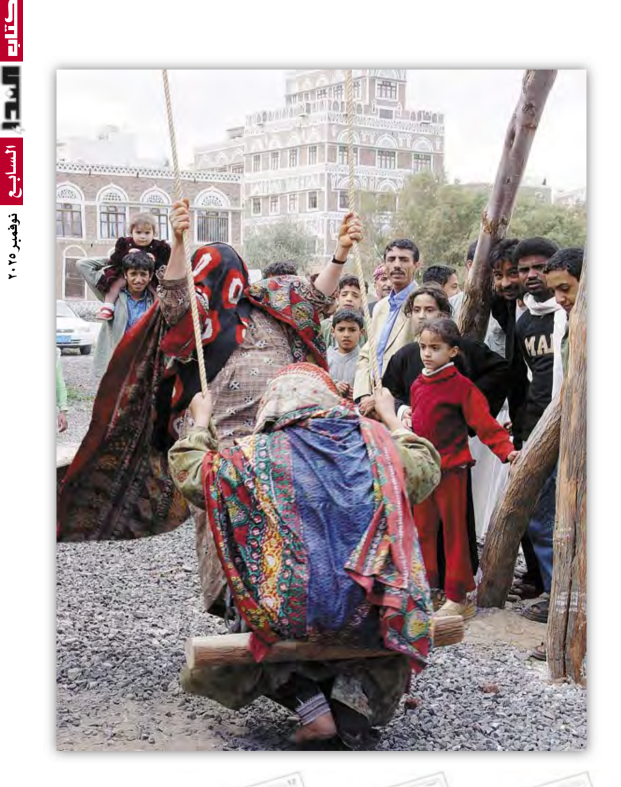
بدأت في جمع موزاييك المقتنيات والأزياء الشعبية منذ أكثر من عشرين عامًا.

يومًا بعد يوم، سنة بعد سنة.

كانت تسافر من منطقة إلى أخرى في أرجاء اليمن، من قرية إلى قرية، على حسابها

إلهام مانع من أجل هوية الإساليمية

717



الهام مانع من أجل هوية الساهية

الشخصى، وتجمع، وتجمع، وتدفع من جيبها، وهمُّها أن تقتنى نماذج من التراث اليمني.

لم تفكر يومًا في أن تدخر مبلغًا لنفسها أو لبنتيها. لم تفكر يومًا أن تشتري لنفسها سيارة، شقة، أو بيتًا، اكتفت باستئجار شقة تبحث فيها عن شرفة تحتسي فيها قهوتها المرة. أه! ما أصعب الإنسان عندما يؤمن بهدفه!

الحقيقة أنها لم تفكر إلا في جمع ذلك التراث. ونجحت فعلًا عندما أسست بيت التراث الشعبى، فَخرُها، الذي أرادت أن تحوّله إلى متحف شعبى، ولم تندم، رغم غصتها.

لمَ كل هذا الحرص على جمع التراث يا أروى؟

أروى عثمان، الكاتبة، الباحثة، والأديبة، رائدة نسائية يمنية.

طريقك كان سيكون سهلًا لو اخترت مهمة أيسر، لو تحولت إلى هدف آخر.. لو...؟

وهي…؟

هي تنظر إلى محدثتها، ودهشتها تسيل من صوتها.

ترد: "تصدقي أني عندما أسأل هذا السؤال لا أعرف الإجابة. لكن مع الوقت بدأت أفهم". أتذكرون يوم قلتُ يومًا إن "الأسود أصبح لونَ الحياة"؟

تحول إلى السواد مع انتشار مد الإسلام السياسي، بأطيافه السنية والشيعية. الأسود ينتشر، يكره الألوان، يكره التنوع، ويصر على لون واحد، واحد، واحد لا طعم له، يدعو إلى الموت فيتحول إلى الحياة، ويقتلها، ويناشد الإنسان أن ينحر روحه، وعيناه منبهرتين.

وأروى عثمان انتبهت، انتبهت إلى أن ألوان التراث اليمني بدأت تختفي.

تقول: "عرفت حينها الجواب على السؤال لماذا؟ أنا نشأت وتربيت في منطقة في تعز بالقرب من سوق الصميل، منطقة تراثية، كان فيها دائمًا كرنفال من الأزياء والرقص والموالد والنساء، كرنفال من الألوان. ومع الوقت بدأت ألاحظ أنها تختفي، تذوب، وتتراجع. وتساءلت: لمَ بدأت الورود تختفي؟ فأصبح مثل الهم".

وهمُّها أصبح هدفها.

تقول: "أريد أن يرى العالم ألوان تراثنا الزاهية. أريده أن يرى أننا كنا دومًا نحب الحياة، نحبها وألوانها المتعددة".

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية إلساليك



ولأنها أدركت ذلك، لم يكن غريبًا أن تتحول هدفًا للهجوم ممن يدعو إلى السواد.

كان طبيعيًا أيضًا أن تتعرض للتهديد من سلفيين غاضبين عندما تمكنت في عام ٢٠٠٥ من إنجاز أولى فعاليات بيت الموروث الشعبي في مهرجان المدرهة (الأرجوحة)، تقاليد الحجيج، تقاليد تكاد تندثر، تحتفي بالحجاج بالغناء والأهازيج والمدرهة (الأرجوحة)، ويشترك فيها الرحال والنساء والأطفال معًا.

كنا نغنى معًا، لم نرَ في ذلك جَرحًا في ديننا.

نرتدى أزياءنا الشعبية الملونة، لم نرَ في ذلك جرحًا في إيماننا.

وكنا نحتفل معًا، رجالًا ونساء، ولم نرَ في ذلك هتكًا لأعراضنا.

كيف غابت ذاكرتنا؟ ثم كيف زالت الألوان، فأصبح الأسود لون الحياة؟

بيت الموروث الشعبي بقي الدليل على أن التراث اليمني كان دائمًا ملونًا، متعددًا، محبًا للحياة كان الشاهد. وأروى عثمان نجحت في أن تجعله قبلة للسياح، وتحوله في الوقت ذاته إلى مؤسسة بحثية تعنى بإنتاج الدراسات والبحوث عن التراث والفلكلور والثقافة الشعبية.

ولذا كانت لوعتها فاجعة وهي ترى بيت التراث يختنق أمام عينيها. فالبيت، الذي وجدته بعد جهد جهيد، بدأ يتهالك بسبب موقعه المطل على مذابح سوق القاع، محاصر بأكداس القمامة من الأمام، وروائح الذبائح، من مواشٍ ودجاج وأسماك، من الخلف، ومهاجم من فئران انتشرت من بيت مهجور قريب.

فاحعة.

الشاهد الحي على تراث يكاد ينقرض، تكالبت عليه القوارض.

فكرت في أن تغلقه أكثر من مرة، بسبب الظروف المادية الصعبة وشحة مواردها.

لكن قلبها لـم يطاوعها. وتبحث عن الريـال، تجمعه، كي تضعه في البيـت من جديد. قربة مخرومة. تحتاج إلى دعم حكومي وغير حكومي.

الدعم الحكومي جاء -والحمد لله- أخيرًا. فشكرًا للدعم.

لعله ينصفها.



لعله يُمكّنها من أن تجسد حلمها واقعًا إلى متحف عريق يحفظ ذاكرتنا.

ليته يفعل!

فحلمها مرآة لذاكرتنا.

كى لا ننسى،

لا ننسى،

أننا يومًا كنا نحب الحياة.. ونعشق أطياف ألوانها.

● "النداء"، العدد ١٩٢، الأربعاء ١٥ أبريل ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية إلسالية

## ياعيبتاه!

### إلهام مانسع

في الواقع تعجبت؛ وأظنكم تعبتم من كثر تعجبي. لكني، ككل مرة، أجد دومًا أن هناك ما يستدعي التعجب.

فتحملوا، واستمعوا إلى!

ما الذي أثار تعجبي؟ تسألون.

لا، لـم تثـر الضجة الدولية حـول قانون العائلة الأفغاني، تعجبي. تلك كانت ضرورية. ولذا أحنى لها رأسى احترامًا.

> بل التغطية المؤدبة التي أعقبتها في وسائل إعلامنا العربية.

كأننا نتحدث عن موضوع عجيب، غريب،

لا نعرف له شبيهًا في منظومتنا القانونية.

كأننا نتحدث عن واقع في كوكب بعيد. ولذلك، وككل

مرة، أعود لأقول لكم: وماذا عن هنا؟

لمن لم يتابع الموضوع، إليكم خلفيته:

الضجة أثيرت بعد توقيع الرئيس الأفغاني حامد كرزاي، في نهاية مارس الماضي، على قانون للعائلة وضع خصيصًا لأقلية الهزارة الشبيعية. يمنع قانون "شـؤون الأسرة الأفغانية"

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك





الزوجـة مـن رفض إقامة علاقة جنسـية مع زوجهـا، أو مغادرة المنزل الزوجـي، أو العمل، أو التعلم، أو زيارة طبيب، بدون الحصول على إذن من الزوج.

زوجة وزوج، يفترض فيهما أن يعيشا على الحلوة والمرة، وأن يؤسسا حياة مشتركة.

احترام، محبة، مودة، وعشرة حسنة.

هكذا تصورت دومًا مفهوم الزواج، رغم أن كل النماذج التي شاهدتها في حياتي، مع استثناءات قليلة، كانت تقول لى العكس.

ثم يأتى قانون، ويحوّل الزواج إلى مصيبة.

كارثة وحطت على رأس المرأة.

يحولها من إنسان إلى جارية.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

جارية! جارية! جارية!

بضاعة متعة، لها دور يتوجب عليها أن تقوم به، شاءت أم أبت.

يقول لها "إنسان"؟ أي إنسان يا مرة؟ أية مودة ومحبة وعشرة حسنة يا مرة؟ ما أنت إلا جارية تسمع وتطيع. زوجك هو ربك، هو الله. إذا قال لك زوجك: تعالي! هبي لندائه. وإذا قال لك: مارسى الجنس معى! اخلعى رداءك وافتحى ركبتيك، ثم اهمدي، وموتى.. كمدًا.

لحسن الحظ أن الناشطات الأفغانيات، والمنظمات الأفغانية لحقوق الإنسان، تعلمن الدرس الدي أدركه كثير من الناشطات الحقوقيات في الآونة الأخيرة: "لا تصمتن! ارفعن أصواتكن، وطالبن بحقوقكن! الجأن إلى وسائل الإعلام المرئية والمقروءة والإلكترونية، ولا تترددن في تسمية الأشياء بأسمائها! هل لاحظتن كيف أصبح التفيسبوك" منبرًا للكثير من النشاط الحقوقي العربي؟ لو لم تلاحظن، أنصحكن بفتح حساب فيه اليوم".

الناشطات الأفغانيات فعلن ذلك، رفعن أصواتهن، لم يلتفتن لصمت الحكومات الغربية أثناء مناقشة البرلمان للقانون، وواصلن احتجاجهن، شم لجأن إلى حملة دولية عبر الـ"فيسبوك" لفتت أخيرًا انتباه وسائل الإعلام الدولية، والتي بدورها مارست ضغطًا بتساؤلاتها على الدول المانحة؛ الدول نفسها التي كانت قبل ذلك صامتة.

فبدأت الدول المانحة، واحدة بعد الأخرى، ترفع أصواتها محتجة. لسان حالها كان مستهجنًا: "كيف يمكننا أن ندعم نظامًا يجيز اغتصاب الزوجة رسميًا؟".

سيحان الله!

ألم يكن يجيز اغتصاب الزوجة رسميًا قبل ذلك؟

ما علينا!

المهم أنهم اضطروا إلى التحرك والاحتجاج. وبسبب ذلك الاحتجاج، لا غير، قرر الرئيس الأفغاني، إعادة النظر في القانون، معلنًا أن وزير العدل "سيدرس تفاصيل كل بند بدقة"، مضيفًا: "وإذا مثل أي بند مشكلة فإننا سنتخذ الإجراءات الضرورية بالتشاور مع العلماء".

جميل.

هذه هي خلفية الموضوع.

ما أثار تعجبي هو الطريقة التي مارست بها وسائل الإعلام العربية تغطية مؤدبة للموضوع.

إلهام مانع من أجل هوية إلاسالية بعضها حاول أن يغمز بأن القانون يتعلق بالأقلية الشيعية، ولذا، فالمسألة تتعلق بالمذهب الشيعي تحديدًا.

هذا البعض عليه أن يخجل من نفسه، بخاصة وأنه أدرى أنه لا فرق كبير بين المذهبين الشيعى والسنى عندما يتعلق الأمر بقوانين العائلة التي تحتكم إليها الدول العربية.

البعـض الآخـر، غطى الموضوع كأنه غير معني بها إطلاقًا، كأننا نتحدث عن قضية تتعلق بأهل المريخ! حسبها (المرأة) الله ونعم الوكيل!

وسؤالى هنا تحديدًا: هل القضية لا تعنينا بالفعل؟

دعوني أقدم لكم نماذج من قوانين العائلة العربية، كي تدركون أن القضية تعنينا نحن أيضًا.

المادة ٤٠ من قانون العائلة اليمني لعام ١٩٩٢، تشير، تحت بند "في العشرة الحسنة"، إلى أن "للزوج على الزوجة حق الطاعة في ما يحقق مصلحة الأسرة، على الأخص في ما يلي: الانتقال معه إلى منزل الزوجية، تمكينه منها صالحة للوطء المشروع في غير حضور أحد، الامتثال لأمره والقيام بعملها في بيت الزوجية مثل غيرها، عدم الخروج من منزل الزوجية إلا بإذنه...".

قانون العائلة اليمني ينص على أن المرأة عليها أن تطيع زوجها، وأن هذه الطاعة تشمل الذهاب معه أينما ذهب، كأنها غير معنية بالموضوع، تمكينه من نفسها: ممارسة الجنس معه، أرادت ذلك أم لم ترد، والامتثال لأوامره، ثم القيام بعملها في بيت الزوجية، وألّا تخرج من منزل الزوجية إلا إذا أذن لها!

كأنها أجيرة. أليس كذلك؟

القانون اليمني يقف على قمة الهرم هو والأحكام الشرعية الممارسة في المملكة العربية السعودية "لا يوجد قانون للأحوال الشخصية في المملكة" عندما يتعلق بهذا الشأن.

وبعدهما تتدرج قوانين الأحوال الشخصية العربية (باستثناء تونس والمغرب) في مدى قربها أو بعدها من هذا النموذج المؤسس لدونية المرأة ودورها كجارية، لا كشريكة للحياة. فالزواج وفقًا لهذه الرؤية ليس نظامًا يقوم على الاحترام، يتكون من فردين، يتمعتان بالقدر نفسه من الحقوق والواجبات.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية لاحظوا أيضًا أن قوانين الأحوال الشخصية للمواطنين في البلدان العربية ممن يدينون بالديانة المسيحية أو اليهودية، ليست أفضل حالًا، وإن كانت أقل حدة من نظيراتها الإسلامية (لم يفرض أي منها على المرأة أن تمارس الجنس مع زوجها غصبًا ورغمًا عن أنفها). لكن الجوهر هو أن المسئلة تتعلق برؤية ذكورية للأديان، أيًا كانت، أسست لهيمنة الرجل في العلاقات الأسرية.

على سبيل المثال: المادة ٤٦ من قانون الأحوال الشخصية للأرمن الأرثوذكس في سورية ولبنان، تقول: "الرجل هو رأس العائلة وممثلها القانوني والطبيعي، على الرجل أن يحمي زوجته، وعلى المرأة أن تطيع زوجها".

أطيعي زوجك!

لم لا يطيعني هو؟

هل يبدو الأمر مزعجًا لو انقلبت الآية وأطاع الزوج زوجته؟! تخيلوا لو نص قانون الأحوال الشخصية اليمني على المادة التالية: "للزوجة على الزوج حق الطاعة، وعليه أن يلبي رغبتها الجنسية متى شاءت، وحبذا لو غسل المواعين قبل ذلك".

منطق غريب. يؤلم ويجرح في الواقع. أليس كذلك؟ لكن أيضًا هو غريب لو تعلق بالرجل أو المراة على حد سواء؛ لا يؤمن بالشراكة والاحترام كأساس لعلاقة زواج اختيارية.

اختيارية.

أنا أختار أن أتزوج.

ليس قدرًا ولعنة. وقد أختار أن ألّا أتزوج.

وعندما أختار الزواج أفعل ذلك كي أضيف شيئًا إيجابيًا إلى حياتي.

ليست بلية أو مصيبة.

ولكيلا تكون بلية أو مصيبة، أدرك أني عندما أتزوج، أتزوج كإنسان، تمامًا كزوجي: إنسان.

فردين متساويين، محبين.

ما أجمل الواقع عندما يكون عادلًا!

"رومانسية حالمة". بعضكم يبتسم الآن.

إلهام مانع من أجل هوية إلاسالية

لعلها كذلك!

لكنها تظل بديلًا لرؤية تقول للمرأة إنها ليست إنسانًا؛ إنها إمعة، مطية، يركبها الرجل متى شاء، وهي عليها أن تسمع وتطيع، وتبتسم فوق هذا.

إذن!

هل فهمتم سبب تعجبي؟

ما يحدث في أفغانستان يحدث لدينا اليوم.

في هذه اللحظة.

في هذه الثانية.

وهى ليست نصوص قوانين جامدة.

بل نعيشها واقعًا تضطر معه المرأة إلى قتل اَدميتها كل ليلة في فراش الزوجية.

هل نسيتم "بدور"؟ لا تنسوها!

فحبذا لو صرخنا نحن أيضًا، وطالبنا بتغيير قوانين الأحوال الشخصية العربية؛

لأن ذلك هو المفتاح إلى التغيير، لو كنتم تدركون!

يومكم سعيد.

● "النداء"، العدد ١٩٣، الأربعاء ٢٢ أبريل ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية إلسالهيا



# دفاعًا عن الإنسان إ

#### إلهام مانع

هناك أوقات يتوجب فيها على الإنسان أن يتخذ موقفًا. اليوم أقف في هذا الموضع.

أنظر إلى حال اليمن، وأقول لنفسى: "لا تصمتى! قولى شيئًا! عبرى عن موقفك!".

وفي الواقع، يصعب على المرء أن يقول شيئًا في زمن يؤدلج فيه كل شيء، ويصنف الإنسان فيه فى خانات يتفتت معها ليصبح أشلاءً... ممزقًا ممرقا.

#### يقولون:

"هذا مع السلطة، وذاك معارض".

"هذا مؤتمري، وذاك اشتراكي"، ثم غيره "إصلاحي".

"هذا شمالي، وذاك جنوبي".

"هذا هاشمي، وذاك حميري".

"وهذا زيدى، وذاك شافعى".

"هذا سني، وذاك شيعي".



إلهام مانع من أجل هوية الساليك

"وهذا مسلم، وذاك يهودي".

ثم "هذا حضرمي، وذاك عدني، وغيره من أبين"...

وفي الواقع لست مع هذا ولا مع ذاك.

لست مع السلطة ولا مع المعارضة.

وحتمًا لست زيدية أو شافعية.

كما أنى لست شمالية أو جنوبية.

ولو أردتم الصدق، لا أعترف بالحدود هوية.

جلدي يمني.

لن أسلخه.

لكنى قبل كل شيء إنسان.

وفي الواقع، لا أرى أيًا من هذه التصنيفات وأنا أتحدث معكم اليوم.

في الواقع، لا أعترف بها حتى وهي تفرض نفسها علينا غصبًا.

في الواقع، وأنا أتخذ موقفًا الآن، لا أرى سوى وجه الإنسان في وطني.

الإنسان!

وجهه، ووجهها.

ثم دمعهما.

معًا.

وجه الشيخ العجوز الذي التقيته يومًا وهو "يراجع" في دوائر حكومية، يبحث عن تعويض حكومي لأرضه، أخذتها الدولة كي تبني مشروعًا للمياه لم يُبنَ. والعجوز يدور بين الدوائر، وكل يتلقفه ككرة، يرميه يومًا بعد آخر إلى مراجعة جديدة. وهو حائر، ملهوف، خائف، يخاف من الأيام، لو أسرعت مات، فمن يكفل أحفاده؟! وحيدا بعد أن فقد ابنه، من يحمي حقهم لو مات هو الآخر؟! ويمسك الأمر الحكومي في يده، المرتعشة دومًا، ويسأل: "أين التعويض يا ناس؟!".

لم يكن العجوز جنوبيًا. كان شماليًا، إذا كنتم تحبون التصنيفات.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية



وجه "آمنة"، التي التقيتها مع فريق تلفزيون سويسري ونحن نصور فيلمًا عن مشكلة المياه في اليمن، في التسعينيات.

"أمنة" الطيبة، لا تعرف عدد أطفالها.

"أمنـة" الطيبـة، تعيش وزوجها وأطفالها، ثلاثـة أو أربعة، مع بقرتهما، في غرفة مظلمة بلا نو افذ.

"أمنة" تحكى لنا عن الماء.

من منا يدرك مصاب اليمن في فقد الماء؟

"أمنة" ترسل أطفالها، كل يوم ليجلبوا لها الماء.

ساعتين كل يوم.

يمشونها كل يوم،

كى يجلبوا لها جردلين من الماء.

يشربون منهما، يغسلون منهما، ويغتسلون فيهما... ثم تشرب البقرة منهما.

هل تستشرفون مستقبل أطفال "أمنة"؟

وجه "آمنة" وأطفالها يبتسم رغم الفاقة.

طيب رغم المشقة.

ويثق بك، حتى وهي تدري أنك حتمًا تكذب وأنت تواسيها أو تمنيها.

"أمنة" وأطفالها يعيشون في المناطق الوسطى، مادمتم تصرون على التصنيفات.

ووجه الشاب، شاب يافع ويائس.

هرب من وطنه، بحثًا عن الرزق.

وطن يخيفه. لا يشعر فيه بالأمان.

فهرب من الوطن، وخلفه تسع أخوات، وأمّ تدعو له ليل نهار.

بحث عن الرزق في أوروبا.

ووجد نفسه يصنف كامهاجر غير شرعى".

يضطر للعمل "سرًا"، ليستغله من يوظفه "سرًا".

إلهام مانع من أجل هوية المسالمية

ويصر على البقاء، رغم أنه يعيش "سرًا".

التقيته صدفة في قطار.

واكتشفت أن هويتنا واحدة.

الشاب جنوبي، إذا كنتم ممن يؤمنون بالتصنيفات.

ثم وجه الأب، ملهوف على ابنته. يحملها بين ذراعيه، وهي هامدة، هامدة. يصرخ في رواق مستشفى حكومي، يصرخ وهو ينتظر دوره، دورها، ينتظر منذ ليلة وصباح، ويرى أصحاب الواسطة يدخلون أمامه في لحظة، وابنته لا تتحرك، جثة بين ذراعيه هامدة. صرخته المحترقة لاتزال ترن في أذني إلى اليوم.

المستشفى في صنعاء، كي أذكركم بالتصنيفات.

والرجل لا أدري!

لعله كان شماليًا! لعله كان جنوبيًا! لعله كان شافعيًا! لعله كان زيديًا!...

لعله...!

لكن لوعته كانت لوعة إنسان.

وحرقته كانت في وطنه.

اليمن.

وجه الإنسان في وطني.

هذا هو كل ما أراه في هذه الأزمة التي تقف أمامها اليمن.

وجهه، ووجهها.

وجه من لا صوت له.

الفقير لا صوت له في وطننا.

المسكين لا صوت له في وطننا.

والضعيف لا صوت له في وطننا.

والمحتاج لا صوت له في وطننا.

بغض النظر عن التصنيفات.

إلهام مانع من أجل هوية الساليمية

```
رجلًا كان أم امرأة.
```

شماليًا أم جنوبيًا... لا صوت لهما.

وصوتهما (هل اندهشتم؟) يبدو أيضًا غائبًا في هذه الأزمة.

كم مرة تقاتلنا؟!

قبل الوحدة، وبعدها!

کم مر*ة*؟!

في الشمال وفي الجنوب، وبين الشمال والجنوب، ثم بين أطراف اليمن الواحد. بندى الجبين ونحن نتذكر.

لم لا تخطون؟!

وكنا نتقاتل في كل شطر،

وكنا نتقاتل، بعضنا ضد بعضنا.

وكنا نتقاتل، الشطر ضد الشطر.

بعضنا يقتل بعضنا.

ونبرر القتل بالقتل.

وفي كل قتال كان أنين الإنسان صامتًا.

لم نسمعه، رغم الصراخ.

لم نأبه له، رغم الدماء.

واليوم أيضًا نريد أن نتقاتل.

متى ستكفون عن قتل بعضكم بعضًا؟!

ألم تتعبوا من الدماء؟!

يقولون إن التاريخ يعيد نفسه. وأنا أرى أن هذه العبارة محض هراء. فالتاريخ يصنعه الإنسان، وهو يختلف باختلاف الزمن والموقف ثم المعطيات.

نحن من يصنع التاريخ.

ولأننا كذلك، قررنا في مايو ١٩٩٠ أن نتحد.

الهام مانع من أجل هوية الاسالايك

كان قرارًا..

قرارًا.

وكان قرارًا لا يعتمد على معطيات موضوعية.

ففي الواقع إن التصنيفات والتقسيمات كانت دائمًا موجودة، إن لم تكن في لغتنا، ففي ذواتنا.

موجودة.

لكننا قررنا أن نتناسى ذلك، وأن نتحد. هكذا تصنع الأوطان، بقرار متعمد بتكوينها، لو تدرون! سماها أندرسون "المجتمعات المتخيلة".

وكنا فرحين.

كان هناك أمل.

وكان هناك وعد بمستقبل.

الأمل تلاشي، والمستقبل معه.

ومن جديد نقف أمام نفق: حرب، دمار، وأنين.

ومن جديد علينا أن نختار.

فما العمل؟

لا أجد حلًا إلا في أن نقف في صف الإنسان.

صف من لا صوت له في وطننا.

وصدقوني، أن هذا الحل هو الأصعب.

ولعلي لذلك أطرحه عليكم وأنا حزينة. لأني أدري، أننا كثيرًا ما نبحث عن الحلول البسيطة، نستسهل معها نحر أنفسنا بأنفسنا. ثم نفيق على الدماء.. من جديد.

لكني سأطرحه عليكم رغم الإدراك.

دعونا مرة، نكف عن الصراخ، ونرفع اصبعنا عن الزناد، ونقف أمام الأزمة، ونجد لها حلًا.

حلًا بعترف بأن هناك مشكلة في الجنوب.

إلهام <mark>مانع ً</mark> من أجل هوية إلساليم؟



وأن علاجها لا يكون بتجاهلها.

بل بالاحترام والندية.

وحلًا يعترف بأن هناك مشكلة في كل أرجاء الوطن، لا في الجنوب فحسب. فأنين الإنسان في كل أرجائه، لم أسمعه في الجنوب فقط.

وحلًا يعترف بأننا إذا أردنا أن نتحد، فإن الوحدة لا تقوم إلا على أساس احترام الإنسان في داخل هذه الوحدة، بغض النظر عن التصنيفات.

وأن هدر كرامة هذا الإنسان لا محالة سيؤدي إلى تشرذم الوطن، لا محالة.

دعونا نبحث عن حلّ يحمى هذا الإنسان.

يحمى العجوز، "أمنة" وأطفالها، الشاب، ثم الأب الملهوف، وابنته...

لأن هذا الإنسان هو من يجد نفسه دائما محشورًا في معمعة القتال، مرعوبًا.

هو من يحمل في النهاية أشلاء أطفاله، ويجمعها ملتاعًا.

وهو في النهاية، من يجد نفسه مدفونا في بحر من الدماء.

نسفكها، ونحن نصرخ، كلًا وتصنيفه.

لو أصختم السمع، ستسمعون أنينه.

ولو دققتم النظر، سترون ملامحه.

ولذا، أسألكم من جديد: ألم تتعبوا من الدماء؟!

● "النداء"، العدد ١٩٥، الأربعاء ٢٤ يونيو ٢٠٠٩

الهام مانع من أجل هوية الساكية

## انزعجت

#### إلهام مانسع

هفدهة بين بدي ولاية الأمة

انزعجت كثيرًا لخبر تعيين داليا مجاهد عضوًا في المجلس الاستشاري للأديان للرئيس الأمريكي باراك أوباما.

وانزعجت أكثر من انزعاجي.

قلت لنفسي: لا تكوني متطرفة في علمانيتك، ولا تمتعضي من حجابها، نصف أعضاء عائلتك من النساء يرتدين الحجاب، والمسألة في النهاية قطعة قماش قد لا تحدد في الواقع طريقة تفكيرها.

لكني، كي أكون أمينة معكم، كنت منزعجة لسببين: الأول هو أن من تنشأ في بيئة غربية ثم تقرر ارتداء الحجاب عادة ما تكون متأثرة بفكر ديني أكثر محافظة مما هو سائد في بلدانها العربية. وإن كنت أُقر أن حالة التأسلم الشعبية السائدة حاليًا في البلدان العربية، لم تعد تعطي مجالًا للتفريق بين تدّين المهجر الحاد ونظيره في البلد الأصلي.

السبب الثاني كان: حالة الفرح التي سادت وسائل الإعلام الممولة من المملكة العربية السعودية، إضافة إلى ترحيب منظمة إسلامية أمريكية معروفة بميولها الإخوانية الإسلامية، بتعيين داليا مجاهد في المجلس الاستشاري.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية ولأنهم رحبوا كثيرًا بتعيينها استغربت، ثم تخوفت.

رغم ذلك، أخذت مسافة من أرائي، وقلت: انتظري، الوقت وحده سيتكفل بتوضيح لونها ومواقفها.

ثم جاء خطاب الرئيس باراك أوباما الذي وجهه من جامعة القاهرة إلى العالم الإسلامي. أعجبني في مجمله؛ لـولا عبارة قالها خاطفة، لفتت انتباهي مرة أخرى، فلسعني امتعاضي من جديد.

أدرك أن أي خطاب لرئيس في دولة غربية، يمر بمراحل وقنوات عديدة قبل أن يصل إلى صورته الأخيرة. ولذا لا أريد أن أضخم من دور المجلس الاستشاري للأديان، أو عضوة فيه من بن عشربن.

لكني استغربت للعبارة! كان الرئيس أوباما يفتخر بالحريات المتوافرة للمسلمين في الولايات المتحدة، وإلى المدى الذي دفع بالحكومة الأمريكية، على حد قوله، إلى "الذهاب إلى المحاكم للدفاع عن حق المرأة والفتيات في ارتداء الحجاب، وعقاب من يحرمهم من هذا الحق".

هنا أدركت أن الرئيس أوباما يستمع إلى وجهة نظر أحادية في هذا الشأن، وأن وجهة النظر الأحادية هذه تقف مستفردة بالتعبير عما "يمثل المسلمين والمسلمات"، وهي وحدها التي تقول: "هذا ما يريده المسلمون والمسلمات". ولعلها في الواقع لا تقول إلا ما يمثل "رؤيتها هي للإسلام". رؤية متأسلمة.

أن تذهب الحكومة الأمريكية إلى المحاكم للدفاع عن حق المرأة في ارتداء الحجاب، شأن يمكن أن نختلف عليه. فهناك من يقول إن الحجاب جزء من الدين. والكثير من النساء ممن يرتدين الحجاب اليوم يفعلن ذلك لأنهن مقتنعات فعلًا أنه جزء من دينهن.

في المقابل، اليوم، ارتفع العديد من الأصوات من داخل البلدان العربية والإسلامية، التي تؤكد وتصر على أن الحجاب رمز سياسي جاء مع مد سياسي إسلامي، وفي الواقع لا علاقة له بالدين. هو الرمز الذي اتخذه حسن البنا، مؤسس حركة الإخوان المسلمين، كنمط مضاد لصورة المرأة التي تبناها كمال أتاتورك في تركيا العلمانية بعد أن أعلن إنهاء زمن الخلافة العثمانية. لكنه، وهو يفعل ذلك، لم يقل هذا رأيي، بل قال: هذا رأي الله. الله هو الذي قال، رغم أن حسن البنا فقط هو الذي قال. وهذا الشد والجذب بين الصوتين، يثير قدرًا من التشوش والبلبلة، قد تبرر سبب اندفاع الحكومة الأمريكية الحماسي في الدفاع عن حقوق المحجبات

الهام مانع من أجل هوية الساكية

من النساء.

لكن أن تذهب الحكومة الأمريكية إلى المحاكم للدفاع عن حق الفتيات في ارتداء الحجاب أمر لا يثير فقط الاستغراب، بل الاستهجان، لأنها بذلك لا تدافع عن "حق إنساني" بل تساهم في انتهاك حقوق هذه الصغيرات.

كم منا رأى طفلة في السادسة أو التاسعة ترتدي الحجاب؟ ومنذ متى بدأنا نرى هذه الصورة؟ صورة طفلة في تغطية طفلة في الصورة؟ صورة طفلة صغيرة تغطي نفسها كاملة! هل كنا نفكر يوما في تغطية طفلة في الخمسينيات والسبعينيات من القرن الماضي؟ بالطبع لا. وإلى يومنا هذا في المجتمعات المدنية في البلدان العربية، لا نسمع عن طفلة في السادسة من العمر تضطر إلى ارتداء الحجاب.

لأنها -أعزائي- طفلة، تحب أن تلعب وتجري وتقفز، لا أن نجرها بحبال من قماش يخنقها وأنفاسها في كل حركة.

فلنحكم عقولنا، إخوتي، من يدافع عن الحجاب، يطالب بتغطية الجانب الأنثوي في المرأة كي لا تثير الرجل، هذا المنكوب بغرائزه. ولو افترضنا فرضًا أننا نقبل بهذه الرؤية (الحيوانية) للإنسان، ذكرا كان أم أنثى، فإن من المنطقي القول إن الطفلة مستثناة من هذه المطلب؛ أليست طفلة؟ والطفلة ليست امرأة تصلح للنكاح. ورجوتكم أن تحتفظوا لأنفسكم بآراء من تعرفونهم من الفقهاء عن زواج الصغيرات. لأنها مخجلة، مخزية، ومهينة، لهم ولمن يؤمن بها.

مد الإسلام السياسي ومعه هوجة التأسلم الشعبي التي امتدت إلى بعض أوساط المهاجرين في البلدان الغربية دفع بهم إلى التطرف، إلى حد أصبح فيه الفارق بين طفلة وامرأة لا يعني الكثير بالنسبة لهم. طفلة أو امرأة سيان. هي أنثى والسلام، وكل ما هو أنثى خطر، يجب حجبه وتكفينه. ومع المد أصبحنا نرى البعض يصرخ في البلدان الغربية مدافعًا عن حق الطفلة في أن تتحجب! وأن تعامل كامرأة! وأن تنتهك طفولتها! والصارخ لا يرى غضاضة في منطقه!

لذلك، لم تكن عبارة الرئيس موفقة.

فالرجل كان يفاخر في الواقع بانتهاك حكومته لحقوق الأطفال في مجتمعه.

والأهم أن عبارته لم تأت من فراغ، بل عبرت عن رؤية من يقدم له النصح.

صممت رغم ذلك، على ألّا أدع رؤيتي أنا الأخرى تتحكم فيّ.

قلت لنفسى: الإنسان يُعرف مما كتبه أخيرًا. فبحثت عن الكتاب الذي اشتهرت من خلاله

إلهام مانع من أجل هوية الساليك

747

داليا مجاهد، وعنوانه "من يتحدث باسم الإسلام؟"، والذي نشر في نيويورك باللغة الإنجليزية عام ٢٠٠٧.

كتاب أجرت فيه الباحثة، وزميلها جون إسبوزيتو، مسحًا ميدانيا لعينة من السكان في العديد من البلدان في المعمورة، ضمن إطار مسح جالوب المعروف، وتزعم فيه وزميلها أن نتائجه تعبر عن أراء أكثر من مليار مسلم.

ما أجمل الخيال في صورته العلمية!

لا أعرف رأيكن أخواتي، لكني أعمل في مجال البحث العلمي، وأرى من المستحيل لأي مسح ميداني أن يعبر عن آراء أكثر من مليار شخص. من يزعم ذلك لا يبالغ فقط، بل يتجاوز حدود الإدراك المعرفي العلمي.

فتشت في الكتاب عن مفهوم "الشريعة"، أردت أن أرى، هل تدافع فيه الباحثة عن رؤية مدنية للقانون في البلدان الإسلامية؛ وهذه نقطة ليست فلسفية من جانبي، لكنها ضرورية لأي إصلاح فعلي: قانون مدني يستند إلى مفاهيم حقوق الإنسان، يتعامل مع المواطنين في الدولة على قدم المساواة، بغض النظر عن الدين (والمذهب)، الجنس، اللون، أو العرق.

وجدتها في الواقع تدافع عن الشريعة قائلة هي وزميلها إن هناك خلطًا في المفاهيم بين الشريعة والقانون الإسلامي، الشريعة على حد رأيهما هي: "بوصلة، تعبر عن المبادئ التي تتعدى الزمان ولا يمكن تغييرها"، والقانون الإسلامي (الفقه) الذي هو: "خريطة، يجب أن تتفق مع الدوصلة".

وجدت من الغريب، بعد ذلك التمييز بين الشريعة والقانون الإسلامي، ألا يثار خلال الحديث عن حقوق المرأة موضوع قوانين الأحوال الشخصية العربية، التي طالب تقرير التنمية البشرية العربي لعام ٢٠٠٥ بتغييرها لضمان النهوض بالمرأة العربية من واقعها المتخلف.

تلك القوانين تعتمد في مضمونها على نصوص قرآنية، أي أنها تدخل صميمًا في مفهوم الباحثة للشريعة/ البوصلة، وهي تؤسس للتمييز القائم ضد المرأة ضمن نطاق العائلة. ولأنها مجحفة، وفقًا لقراءتنا اليوم لمفاهيم حقوق الإنسان، فإنها بالتأكيد مبادئ مرتبطة بزمان نزولها، ويمكن تغييرها حتما بصورة تضمن حق المرأة في الكرامة والاستقلال. بكلمات أخرى: الشريعة يمكن تغييرها.

ووجدت من الأغرب أنها وزميلها عندما يتحدثان عن "الإسلاموفوبيا" الأوروبي، يتغافلان عن وجود مجتمعات موازية متأسلمة في أوروبا، تصر على الفصل بين الجنسين، وتصر على

الهام مانع من أجل هوية المساهية فرض صورة نمطية للمرأة، وتنتهك مفاهيم المساواة التي وصلت إليها هذه المجتمعات بعد مئات السنين من الكفاح.

وجدت كل هذا غريبًا.

فمن يتحدث عن واقع، يتوجب عليه أن ينظر إليه من أوجهه المتعددة، لا من وجه أحادي ضيق.

أما الأغرب فهو أن الرئيس الأمريكي أوباما في سبعيه إلى فتح حوار مع العالم الإسلامي اختار صوتًا لا يعبر عن التعددية القائمة في الآراء والمواقف في البلدان الإسلامية. بل اختار صوتًا يقول له: "هذا هو الإسلام، وهكذا هم المسلمون والمسلمات"، بدلًا من أن يقول له: "هذه رؤيتي للإسلام، وهذه رؤيتي لما يراه المسلمون والمسلمات".

والفرق بين العبارتين شاسع.

تمنيت لو أن الرئيس الأمريكي اختار أكثر من شخصية في مجلس مستشاريه، لا داليا مجاهد فقط، كي تمثل المليار مسلم، التي تزعم الباحثة في كتابها أنها تتحدث باسمهم.

أكثر من شخصية تعبر عن تعددية الآراء والمواقف المدنية والعلمانية القائمة في البلدان العربية والإسلامية، إضافة إلى شخصيات تعبر عن مواقف الأقليات الدينية والمذهبية فيها، وصوت هؤلاء كما تعرفون يبدو دائمًا غائبًا. وعندما تجتمع في مجلس واحد ستكون قادرة على تقديم رؤية متوازنة للواقع الذي يسعى أوباما إلى فهمه. وأظن أن في الولايات المتحدة الكثير من العقول والشخصيات القادرة على القيام بهذه المهمة على أكمل وجه.

هل تفهمون سبب انزعاجي، ثم امتعاضي؟

فالخوف، كل الخوف، أن الرئيس أوباما، لأنه لا يريد أن يكون كالرئيس بوش في مواقفه الأحادية، سيعمد هو الآخر إلى تبنى رؤى أحادية مضادة.

وكلاهما يظل أحاديًا، غير متعدد.

● "النداء"، العدد ١٩٧، الأربعاء ٨ يوليو ٢٠٠٩



## وجه الله ... وجه غاضب؟

### إلهام مانسع

ومنذ متى كان الله كارهًا لخلقه؟

تساءلت، وأنا أستمع إليها.

ووالله، أنى احترقت، وأنا أردده.

وها أنذا أعيد السؤال إليكما: منذ متى كان الله كارهًا لخلقه؟

فتمعن، ثم تأملي، قبل أن تردا!

محدثتي كانت صحافية ماليزية، هندوسية الديانة.

التقيتها على هامش مؤتمر "تعلُّم الحياة فى عالم متعدد الثقافات"، الذي عقد في Caux في سويسرا، بين الخامس والتاسع من يوليو الماضي، والذي رعته منظمة المبادرة من أجل التغيير.

كانت تحدثني عما يحدث في ماليزيا. كانت تحدثني عن ألمها.

عن التغييس الذي يحدث في بلدها... تغيير أثر على حياتها، وحياة غيرها. وكانت تقص على حكاية عرفتها من بداياتها، لأنها القصة نفسها التي تكررت فصولها في بلداننا العربية بدءا بمصر، مرورًا بسوريا، واليمن...، وبلدان المغرب العربي.

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

محدثتي قالت لي إنها كانت تحيا في منطقة، سمُتها التعدد. منطقة هي بؤرة مصغرة لماليزيا. وكما تعرفون، دولة ماليزيا تجمع بين قوميات وديانات متعددة. نصف سكانها مالاويون يدينون بالإسلام، ثلث السكان ماليزيون من أصل صيني، ومعظمهم يدينون بالبوذية، ونحو ٧٪ ماليزيون من الهنود يدينون بالهندوسية أو المسيحية، إضافة إلى جماعات سكانية تنتمي إلى أصول تايلاندية أو إندونيسية.

محدثتي قالت لي إنها في الماضي كانت تعيش مع مواطنيها من الماليزيين في وئام ومحبة.. إلى حد. لأنهم، كانوا يتعايشون معًا، ولا يتزاوجون فيما بينهم.

في كل الأحوال، وعلى الأقل، كانوا يعيشون معا، كلّ ودينه، ويختلطون ويتزاورون. وكان التسامح سمة الحياة.

ثم هبت رياح التأسلم الشعبي، حركته جماعات الإسلام السياسي. تماما كما هبت تلك الرياح في بلدان جنوب شرق الرياح في بلداننا العربية، وغيرت من طابعها. نراه اليوم من جديد في بلدان جنوب شرق اسيا.

فاقتلعت المحبة والتسامح من جذورها.

محدثتي قالت لي إن الزيارات التي كانت يومية مع جاراتها وصديقاتها من الماليزيات المسلمات تباعدت... فأصبحت أسبوعية.

ثم تباعدت أكثر فأصبحت شهرية.

ثم انقطعت.

وقبل أن تنقطع، عادتها بعض من تلك الصديقات. قلن لها إن الأئمة الجدد في المساجد يحذرونهن من الاختلاط بمن لا يدين بدينهن. وأنهم أكثروا من النصح، بكلمات تنز بالكراهية، قالوا لهن: "لا تودوا من لا يدين بدينكن. اقطعوا صلة المحبة والود. وحبذا لو أضمرتن لهن الكراهية في القلب".

ولأنه ن ظنن أن الأئمة في مساجدهن يحدثونهن بحديث الله، صدقن ما يقولونه. وكما تعرفون، فإن بعض الظن إثم.

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية إلاسالهي؟ خفن، فابتعدن، حتى انقطعن عن صديقتهن الماليزية الهندية الأصل، الهندوسية الديانة.

فعاد السؤال إلىّ من جديد: ومنذ متى كان الله كارهًا لخلقه؟

لا أقول ذلك بأريحية من يقتنع بتفوق دينه، كما يفعل الكثير من مفكرينا المسلمين.

كأنه يتصدق على خلق الله، بمحبة الله أو كراهيته.

بل أقولها لأنى على قناعة أننا جميعًا نقف أمامه سواسية.

مسلمون، مسيحيون، يهوديون، بوذيون، هندوسيون، ملحدون. كلنا خلقه.

الله المحبة. هكذا تصورته دائمًا. نوره المحبة.

أما الله الذي يصوره لنا الفكر الديني السلفي، فهو لا يزيد عن رجل غاضب. هكذا يصوره لنا

رجل غاضب، وجهه مكفهر، متجهم، كئيب، كئيب. لا يحب. بل يكره.

ونخافه. أي والله نخافه، يقولون لنا أن نخافه، فترتعد فرائصنا منه، هو ومعه الموت. فلا نأمن له.

كأنه صورة مجسدة لمن يروج للفكر السلفى نفسه.

الله المحب، لا وجود له ضمن هذا الفكر.

لا يحبنا. وفي الواقع لا يحب لنا الخير.

فهو عندما يحبنا يُمن علينا بالبلايا.

هل تذكرون تلك العبارة التي مافتئوا يكررونها علينا: "إن الله إذا أحب عبدًا ابتلاه!".

يقولون لنا إن الله عندما يحبنا يكرهنا! فيتصدق علينا بالبلايا! بالله عليكم، هل نريد حبه بعد هذا؟

ومع الوجه المكفهر للرحمن الذي يصورونه لنا، كذلك الدين الذي يدعونا إليه.

دين لا يحب الحياة. بل يدعونا إلى الموت، وإلى الموت ونحن نحيا.

دين لا يؤمن بالجمال في الحياة. بل ينفر من كل ما هو جميل في الحياة.

الهام مانع من أجل هوية الساكية لا يؤمن بالحب، بالفن، بالغناء، بالموسيقي، بالرقص، والرسم... لا يؤمن بالجمال.

تخيلوا: نغمة موسيقية جميلة، نطرب لها، نهز رؤوسنا معها، فينعق علينا صائح: "الموسيقي حرام". لا يؤمن بالجمال بل يصر على القبح، الظلام، الكراهية، ثم الموت.

أريد صورة للرحمن "طبيعية".

يحبنا، ونحبه.

لا نخافه.

بل نحبه.

ليس بعبعًا، نخيف به الأطفال، فيصابوا بالكوابيس، ويبللوا أسرتهم ليلًا.

وأريد دينًا، لا يدعو إلى الموت في الحياة. بل يدعونا إلى الحياة، ومحبتها.

فأنا أريد أن أحيا. وليس في الحياة، أو محبته، ما يعيب.

هذه رؤيتي للرحمن، وهذه رؤيتي للدين كما أمارسـه. قد تتفقون معها، وقد تختلفون. وفي كل الأحوال سنحترم موقفكم.

لكن، عندما يتعلق الأمر بعلاقة الإنسان بغيره من البشر، عندما يتعلق بالعلاقة مع الماليزية من أصل هندي، وديانتها هندوسية، رجوتكم، رجوتكم كثيرًا، ألا تقحموا الدين في الموضوع.

وأنا أعني هذه العبارة كما فهمتموها.

لا تُدخلوا الدين في علاقة الإنسان بالإنسان، سواء كان هذا الدين داعيًا إلى المحبة أو الكراهية.

بكلمات أخرى، حتى لو جاء إنسان يدين بالمسيحية، في صورتها المتسامحة (فالتطرف في كل الأديان كما تعرفون)، ليقول لي إن دينه يدعوه إلى محبة غيره من غير المسيحيين، فإن موقفي سيظل حذرًا من مثل هذا الحب. فكما أحبني لأن دينه يقول له ذلك، فهل سيكرهني لو دعاه دينه إلى الكراهية؟

هما وجهان لعملة واحدة. سلوكٌ يتحكم فيه فكر ديني.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

وأنا لا أريدها محبة دينية.

بل أريدها محبة إنسانية.

أخرجوا الدين من تعاملنا مع الإنسان.

لا تحبوا إنسانًا أو تكرهوه لدينه، أو لأن دينكم يقول لكم بالمحبة أو الكراهية.

بل اقبلوا الإنسان كما هو.

محردًا.

هكذا.

إنسان.

لو كان فعله خيرًا، أحببته. وساحبه، لا أسال هل هو بوذي، هندوسي، ملحد، مسلم، مسيحى، أو يهودي.

ولو كان فعله سيئا، ابتعدت عنه. ولن أسأل.

لكنى لن أنقطع عن زيارة جارتى، لأنها هندوسية الديانة.

ولن أكف عن تحيتها ومعايدتها في الأفراح والأحزان، لأنها تؤمن بالهة متعددة.

ما تؤمن به شأنها، مادام لا ينتهك حقوقًا إنسانية.

وما يربطني بها هوية هي الأسمى: هوية الإنسان.

وكما أن الله لا يكره خلقه، كذلك الإنسان لا يكره نظيره.

ولذا، أعود، لأقول لكم: هي الحكاية نفسها تتكرر فصولها، نراها اليوم في ماليزيا وإندونيسيا، كما تابعناها صامتين، في بلداننا العربية، تكتب سطورها رياح الإسلام السياسي، ولن يقف في وجهها، ويتصدى لها غير إيمان الإنسان.. بهوية الإنسان.

● "النداء"، العدد ۲۰۲، الأربعاء ۱۲ أغسطس ۲۰۰۹



# ولي أمري أدرى؟

#### إلهام مانسع

الإنسان. ،، تفتق ت

والله، إني كدت أبتسم. لكني احترت كيف أبتسم؟ ثم قلت لنفسي، إن الإنسان هو الإنسان. في حكمته أو ضعفه. هنا أو هناك.

هدا او هداد

لا فرق.

فعُدت عن الابتسام، وتفكرت.

بعض السيدات السعوديات، تفتقت قريحتهن.

أردن أن يأخذن موقفًا من الحركة المدنية المنافية المدنية المداعية إلى منح المرأة السعودية بعضًا (وليس الكل) من الحقوق التي تتمتع بها نظيراتها من النساء العربيات. فخرجن علينا بحملة عنوانها "ولى أمري أدرى بأمري".

فتحولت حملتهن إلى مادة للتندر.

هل نلومهن؟ كل ما أردنه هو أن يكحّلن واقعًا، لا يعرفنه، فزدنه عمى.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية وفي الواقع سيكون غريبًا أن نتوقع منهن أمرًا لا يفهمنه. ففاقد الشيء لا يعطيه، كما تعرفون.

معظمهن ينتمين إلى الطبقة الأرستقراطية السعودية.

ورئيستهن أميرة.

أياديه ن مخملية. ويعشن في القصور والفيلات. فهل نلومهن إن جهلن واقع المرأة السعودية؟

سيدات الحملة خفن على نساء المملكة. خفن على النساء من النساء.

من ناشطات سعوديات، يعشن يوميا واقع المرأة في شرق المملكة وغربها، في شمالها وجنوبها. يعرفن كيف تعانى، يعرفن كيف تعيش مذلة يومية.

لسن أميرات. لحسن الحظا

ويؤمن أنه من حقهن أن يعاملن كإنسان بالغ راشد.

إنسان.

ليست طفلة المرأة.

لست قاصرًا المرأة.

وليست عارًا نغطيه.

ناشطات تعبن من واقع المعاناة والمذلة اليومية.

فطالبن بإلغاء مبدأ الوصاية على المرأة السعودية.

لم يستغربن أن بلدهن هو البلد المسلم الوحيد الذي يمنع المرأة من قيادة السيارة. ألا يبدو غريبًا أن تنفرد السعودية بهذا المذهب الغريب؛ لكنه كان دوما غريبًا.

لم يتساءلن لم ينفرد وطنهن بين البلدان الإسلامية، بأن زاد الخناق على المرأة فيه ألف ضعف، فأصبحت المسكينة لا تتحرك دون إذن من ذكر، لا يميزه سوى عضوه الذكري.



فأصبحنا نرى امرأة في العشرين، ينهرها أخوها ابن العاشرة.

ولى أمري أدرى بأمري؟

بالله عليكن؟

لم يستغربن أن المرأة في بلدهن لا تستطيع أن تتحرك شبرًا دون إذن من وليها. لا يحق لها أن تخرج من بيتها، أن تدرس، أن تذهب إلى المستوصف... دون إذن من ولي أمرها.

وولي أمرها هو أبوها أو أخوها أو أي ذكر في عائلتها حتى تتزوج. ثم يصبح ولي أمرها زوجها حتى يموت أو تموت. يزوجها وهي في العاشرة، يضربها، أو يعنفها، أو... يُحسن معاملتها. هي وحظها.

كالبطيخة، قد تكون ناضجة حمراء تنز حلاوة، أو تعثر، فتكون مُرة، حامضة، مقيتة كالقطران.

يعشن أميرات. والقيود التى تخنق المرأة العادية كل يوم، لا تطبق عليهن.

هل واجهن يومًا رجلًا من هيئةِ كتم أنفاس الخلق؛ لو وقع نظر رجل من الهيئة على واحدة منهن، لتوارى خوفًا.

فالدين كما تطبقه الهيئة لا يعترف إلا بالقوة. قوة ولي الأمر.

أين من رجالها والدين؟

ولي أمري أدرى بأمري؟

بالله عليكن؟

لم يستغربن. لم يتساءلن.

بل انزعجن، بسنذاجة يُحسن عليها، تذكرنا بسنذاجة مناري إنطوانيت، من مطالب من احترقت أيديهن بنار الواقع اليومي للمرأة السعودية.

فبعثن برسالة إلى العاهل السعودي، يدعونه إلى الثبات على الظلم.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامي؟

"من قال إننا في حاجة إلى حقوق؟".

"لا نريد حقوقًا تتنافى مع عاداتنا!".

"كف أيديهن عنا!".

"اقطع ألسنتهن!".

"ثم أخرس أصواتهن!".

"دعنا كما نحن!".

"كائن في درجة أقرب إلى الحيوان! (مع احترامي للحيوان)".

والمدهش، أني لم أندهش. لم أندهش من الحملة.

أتعرفن لماذا؟

لأن تاريخ الحركات النسائية المطالبة بحقوق المرأة في كل أرجاء العالم، كان مليئًا بحملات شبيهة بحملة "الرجل أدرى بأمري" هذه.

مقابل كل امرأة ناشطة طالبت بحقوقها، وقفت أكثر من امرأة تلعنها، باسم العادات، باسم التقاليد، وباسم الدين (أيًا كان هذا الدين)، وتُعيب عليها سعيها إلى التغيير.

ليست غريبة هذه الحملة.

تشبه حملة أخرى قامت بها نساء سويسريات في العشرينيات ثم في الخمسينيات والعادات والستينيات ضد المطالبات بحق المرأة في التصويت. هن أيضًا لجأن إلى الدين والعادات والتقاليد كذريعة تقف أمام التطور.

حتى في هذه لسنا فريدين.

فالإنسان كما قلت من قبل هو الإنسان.

في حكمته، وقوته.

وفي ضعفه وسذاجته.

هنا أو هناك.

لا فرق.

الهام مانع من أجل هوية الساكية

لكن ولى أمري، ليس أدرى بأمري.

فأنا الأحق بشأني.

والأدرى بأمري.

حتى وأنا أحني رأسي إجلالًا لأبي.

وصاحبات الحملة يصررن على البقاء قاصرات.

ذاك شأنهن.

لكن من قال إنهن يتحدثن باسم المرأة السعودية؟

• «النداء»، العدد ٢٠٥، الأربعاء ٢ سبتمبر ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية الساكية

# حملة الأربطة السوداء

### إلهام مانسع

الأسود لون الحياة، هل تذكرون؟

حياة امرأة في شبه الجزيرة العربية.

حياة بلا ألوان، تغيب فيها البهجة، كما يُغيب الظلامُ النور.

حياة بلا حياة.

لا لون لا طعم لا رائحة. أية حياة حياتنا في شبه الجزيرة العربية؟

بقولون لها، للطفلة، للفتاة، للمرأة: "عيشي صاغرة، صامتة، مستكينة، متمسكنة، عيشي ثم أطيعي، وإياك أن تكوني.

"لا ترفعي صوتك، حذار من صوتك، خافى منه، كما تخافين من جسدك، ابلعى صوتك، فصوتك عورة، وحبذا لو قطعت لسانك كي

"عيشي بكماء، أنت والخرس سواء، خرساء في وجودك، مكبوتة في كِيانك، كأنك لا شيء، فتلة، بعوضة، قشة، أو شيء، شيء نفعل به ما نشاء، نُحركه، نرفعه، نُنزله، نُزوجِه، نمارس معه الجنس غصبًا، ونضربه، ثم نطلقه، أو نقتله نحرًا وهو حي، أو دفنًا وهو ميت، ونلفه في سواد الخوف، سواد داخل سواد".



يكفنونها في سواد فكرهم ثم يناشدونها مبتهلين "حبذا لو دفنت نفسك حية!"، ويهزون رأسهم معجبين. يا الله، ما أغربهم.

"موتى. فحياتك موت".

وهی؟

هي لا تريد الصمت، تريد لسانها طويلًا، هل تسمعون، طويلًا، وتريد صوتها عاليًا يفرقع بضحكاتها مرحًا. ولا تريد الموت والكفن، بل تريد الحياة، وتريد أن تحيا، تحيا بتعمد، كل لحظة، كل دقيقة، كل ثانية، تريدها حية، عامدة متعمدة، أن تحيا، كإنسان، له وجود، ويفخر بهذا الوجود. أه ما أجمل الحياة عندما نقدر على أن نعيشها.

لكنهم لا يأبهون لما تريد، بل يهمسون ليل نهار في أذنها: "أنت تابع، تابع، اسمعي وأطيعي، ولا تجادلي، إياك أن تجادلي، فالجدل رجس من عمل الشيطان، أطيعي، وكوني نكرة".

ويقولون لها: "حذار حذار من جسدك، هو والشيطان رديفان، العنيه صباح مساء، ثم ضمديه بالسواد، وأخفيه عن العيون كي لا تدنسه النظرات، ملعون أيها الجسد، ملعونة أنت أيضًا يا من تحملين هذا الجسد، هذا الرجس، حبذا لو مسخت كيانك فأصبحت أنت والظلام سوادًا".

شرنقة، يخنقونها بالسواد كي لا تتنفس، كي لا ترى، كي لا تفكر، كي لا تقرر، كي لا تكون إنسانًا.

"وجـودك مصيبـة وكذلـك جسـدك، فحبذا لـو اخترت السـواد حيـاة، حياة بلا لـون، لونها أسود!".

وهي؟

هي تحب هذا الجسد، وتريد أن تحياه هو الآخر، وتكره أن تكفنه، تريد أن تمزق تلك الأربطة والأقمشة السوداء من على جسدها، وتُخرجه ملونًا زاهيًا، مبتسمًا وفخورًا. من قال إن خلق الله فيه ما يُخجل ويعيب؟ لا ترى في كيانها الأنثوي جريمة، ثم لا تعتبر الجمال خطيئة، وتصر أن تفكر، تصر أن تقرر، تصر أن تختار، تصر أن تكون هي هي، لا أحد غيرها، ولي أمرها، ولذا تتمرد. من قال إن التفكير خطيئة أيها البشر؟

لكنهم لا ييأسون، فيهسون من جديد "الله يقول إن السواد قدرك، الله يريد أن يدفنك حية، الله هـو المذنب، فاقبلي بقرارات الله"، وينظمون الحياة وفقًا لرؤيتهم هذه، يقولون أن الله هو الذي صاغها، الله هو الذي وضعها، ومن جادل حدُه السيف.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية هل نلومها لو سمعت وأصاغت ثم لبت وأطاعت.

لكنها لا تصدق، أي والله لا تصدق. تُطيع قدرًا وهي تقول: "آه كم من جرائم نرتكبها باسم الله؟". تحني رأسها قليلًا وهي تقول "من يصدق أن الله يقول هذا. رجال يقولون، ثم يقولون: الله هو الذي قال. أيُ رب يكون لو قال ذلك حقًا؟ ربُ ظالم؟ سبحان الله ما أبجحهم".

الأسود لون حياتها. حياة بلا لون، حياة بلا إرادة.

لكن الأسود أيضًا رمز للقوة، القوة لا غير.

رمز لقوتها. قوة المرأة عندما تتمرد.

قوة الصلد تخرج من صلب الصهد شهابًا.

لم أعرف لونًا أقوى منه، يخرج لسانه لمن حوله ويقول ها أنا، كما أنا، لست لونًا، لكن هل من لون يغلبني؛ هل جربتم مرة مزج السواد بغيره من الألوان؛

قوی هو.

وقوته في تفرده.

كذلك امرأتنا، امرأتنا القوية.

تلك التي عندما تتمرد تُفزع من حولها، فيسارعون إلى خنقها وكتم أنفاسها.

هـل رأيتـم كيف تمكنت الصحافية لبنى في السودان في إثارة أزمة تصدرت صحف العالم لأنها ببساطة رفضت أن تجاري قانونًا سخيفًا يمنع المرأة السودانية من ارتداء البنطال؟ لبنى تمردت، وقالت "لا"، قانون كهذا ينتهك أدميتى يجب أن يُلغى، فأصبحت مثلًا ونموذجًا. تمردت. ولم تخف.

وامرأتنا القوية في السعودية فعلت الشيء نفسه يوم التاسع من نوفمبر الجاري.

الكاتبة والناشطة وجيهة الحويدر وزميلاتها من الناشطات السعوديات قلن أيضًا "لا"، قلنها في ذكرى الأربعين امرأة سعودية، الرائدات، اللاتي قررن في نفس اليوم قبل ٢٠ عامًا أن يمارسن حقًا طبيعيا تمارسه كل النساء في كل أرجاء العالم، قدن سياراتهن علنًا في شوارع الرياض. ولأنهن جرؤن، كان الثمن باهظًا: قُبض عليهن، سُحبت جوازات سفرهن، وفقدن وظائفهن، والمخزي أن "أولياء أمورهن" اضطروا أن يتعهدوا بأن تُحسن "نساؤهن" السيرة بعد ذلك.

تلك الذكرى رمزية في دلالتها، لأنها تظهر واقع المرأة السعودية بصورة مختصرة: حتى لو

الهام مانع من أجل هوية الساهية كانت المرأة تنتمي إلى شريحة اجتماعية مثقفة أو اقتصادية مرتفعة، فإنها لحظة مواجهتها مع السلطات تتحول إلى "شيء يملكه رجل". رجل يتولى أمورها من يوم ولادتها إلى مماتها، رجل يقود سيارتها، رجل يزوجها، وأخر يتزوجها، والشيء ينتقل من يد رجل إلى رجل آخر".

وجيهة الحويدر وزميلاتها قررن أن مثل هذا الوضع ينتهك آدميتهن، وتمردن. قلن ببساطة "لا"، وعبرن عن موقفهن بأسلوب سلمي كله حب. لم يفعلن أكثر من أن ارتدين أربطة سوداء حول رسغهن، وناشدن غيرهن وغيرهم أن يفعلوا الشيء نفسه. وعندما فعلن ذلك، كن يدركن أنهن بأسلوبهن السلمي إنما يخاطبن الإنسان في من حولهن، حتى لو كان ضدهن. تمامًا كما فعل عارتن لوثر كنج.

لم يخفن من اللعن والشتائم، ذاك قدر من يجرؤ على المطالبة بالتغيير.

لم يدارين وجوههن في السواد.

بل رفعن أيديهن بالرباط الأسود.

حياة بلا لون، لونها أسود.

وقوة تخرج من رحم التمرد، رمزها الأسود.

كم منا يقدر على ما تفعله وجيهة وزميلاتها من الناشطات السعوديات؟

عن نفسي ارتديت رباطًا أسود، وأرتديه إلى يومنا هذا، فالحملة بدأت في التاسع من نوفمبر الجارى، وهي مستمرة.

وابنتي، ابنة العاشرة، ارتدته أيضًا، وأقنعت زميلاتها في المدرسة، تلميذات سويسريات في الصف الرابع الابتدائي، أقنعتهن أن يرتدين تلك الأربطة تضامنًا مع أخواتهن في السعودية.

وأنا أدري أن ما أفعله رمزي مقابل ما تفعله وجيهة وزميلاتها من داخل المملكة.

لكن، تخيلوا لو أن كلا منا ارتدى رباطًا أسود تضامنا معهن، ألن تصل الرسالة إلى صاحبها؟

أحلام يقظة؟ بعضكم يبتسم من جديد.

وأنا بدوري أبتسم، وأرد: "نعم، لكن من حقنا أن نحلم".

• «النداء»، العدد ٢١٤، الاثنين ٢٣ نوفمبر ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

### ماذا حدث في سويسرا؟

إلهام مانسع

بالطبع أشعر بالإحباط.

ولعلى كدت أبكي. فما أصعب الخيبة، وأنت تراها تتجلى أمام عينيك.

لكنى عدت أقول من جديد، الإنسان هو الإنسان، في قوته وضعفه، في الخير الذي فيه، تمامًا كما في خوفه وتحدره.

هنا، أو هناك، لا فرق.

ولأن الأمر كذلك، قلت لنفسي: "كان لزامًا الإصرار والتمسك بقوة بمبدأ عالمية حقوق الإنسان"!

ماذا حدث إذن في سويسرا الأحديوم التاسع والعشرين من نوفمبر الماضي؟

صوّت الشعب السويسري بأغلبية نسبية، نحو ٥٧٪، على مبادرة شعبية تقضى بحظر بناء المآذن.

من المهم التأكيد هنا أن الحظر يطال المآذن فقط، ولا يمس حربة العقيدة، وممارسة المسلمين لشعائرهم أو تنظيمهم لأنفسهم في منظمات أو جمعيات. ومن المهم أيضًا التذكير بأن الحكومة السويسرية كانت أول من أعرب عن أسفها العميق لنتيجة هذه المبادرة،

> إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

التي وصفتها من قبل بأنها ستمثل انتهاكًا لحقوق أقلية دينية. ومن المهم أيضًا القول إن القوى السياسية الكبرى، باستثناء حزب الشعب السويسري اليميني المتطرف، أصيبت بصدمة لنتيجة الاستفتاء وأدانته.

كل هذا لا ينفي أن ما حدث يعد تمييزًا واضحًا ضد أقلية دينية، هي أقلية مسلمة هذه المرة. فلو أن الحظر استهدف كل الرموز الدينية لكل الأديان، ما كنت سانزعج. لكنه هنا استهدف أقلية واحدة، ولذلك كان تمييزًا.

حدثٌ مذهل، لأننا ببساطة لم نتوقعه.

توقعنا أن تأتي النتيجة متقاربة، ولكن برفض يتماشى مع العقلانية السويسرية وتسامحها.

لكن هذا لم يحدث.

ما حدث هو أن اليمين المتطرف نجح في إثارة مخاوف الشعب السويسري بصورة دفعته إلى اتخاذ قرار يتناقض مع مبادئ الدولة التي ينتمي إليها.

الخوف مم؟ تتساءلون؟

خلط اليمين المتطرف بين قضايا ثلاث جمعها في سلة واحدة رمز لها بالمأذن.

الخوف من إسلام سياسي أصولي متطرف، سيكون من الغباء القول إنه غير متواجد.

والخوف من عادات وممارسات تنتهك حقوق المرأة تتواجد لدى شريحة من المهاجرين من بلدان إسلامية، على رأسها إكراه الفتيات على الزواج، عادة الختان، ومنع الفتيات من المشاركة في بعض الصفوف الدراسية، خاصة السباحة ومادة الثقافة الجنسية، بحجة الخصوصية الثقافية.

والخوف من عولمة غيرت من التركيبة السكانية لسويسرا في وتيرة تنقطع معها الأنفاس. عشرون في المائة من السكان اليوم هم من الأجانب والمهاجرين.

الخوف -ممزوجًا- لا يفرق بين مشكلة إسلام سياسي تجب مواجهته، ومشاكل اندماج تجب معالجتها بصرامة، وتغيير أصاب العالم بأسره، فسويسرا ليست جزيرة منعزلة عنه.

لعب اليمين المتطرف على هذه المخاوف جيدًا، وبصورة خلط فيها بين الأوراق، ففزعت أغلبية، وصوتت كما صوتت. يا للخيبة.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

000

لكن بعض رموز الجالية المسلمة ساعدت اليمين المتطرف كثيرًا في تغذية هذه المخاوف، بسبب بعض مواقفها.

تصرفت كما لو كانت ضيفة في هذا المجتمع.

اعتبر بعض زعماء الجالية المسلمة، أو على الأقل من يقولون إنهم يتحدثون باسمها، أن المبادرة الداعية إلى حظر المآذن شأن سياسي، وأنهم لذلك كجماعة دينية لن يتدخلوا فيها!

كأنهم يعيشون في المريخ، ولا علاقة لهم بالموضوع.

كما لم يأخذوا هذه المخاوف بعين الجدية.

اثنان من أبرز قادتهم أصرا على أنه على حد علمهما لا وجود لإسلام سياسي متطرف في سويسرا! حقًا؟

يقولان ذلك رغم أن تقارير مخابراتية وصحافية أظهرت العكس. نعم هناك وجود لإسلام متطرف، لكنه يظل محصورًا في أقلية. إنكار وجوده لن يساهم إلا في تغذية المخاوف. لأن الكذب يظل كذبًا. حتى لو كان هدفه تحسين صورة جالية.

أتساءل، لم يصعب علينا أخذ موقف حاسم رافض للحركات الإسلامية السياسية الأصولية، ويدين أهدافها؟ يرفضها دون أن يضيف جملة: "نعم نحن ضدها، ولكن..".

سؤال يتوجب عليهم الإجابة عليه.

الخوف الأعمق والأهم في رأيي ليس فقط من الأصولية المتطرفة، بل من تغيير مجتمعي لا يتفق مع مبادئ هذا المجتمع وقيمه.

فالقشلة التي قصمت ظهر البعير كانت في الموقف الذي اتخذه بعض هؤلاء تجاه رأي عبر



عنه أكاديمي سويسري في بدايات هذا العام، اقترح فيه السماح للمسلمين بتطبيق بعض جوانب الشريعة الإسلامية في قوانينهم العائلية.

بدلًا من أن يأخذ هؤلاء موقفًا حاسمًا واضحًا لا لبس فيه ضد هذا المقترح، عبر البعض عن ارتياحه للموضوع، وآخر اعتبر أن الوقت غير مناسب لطرحه، ليترك المجال مفتوحًا للتساؤل عما إذا كان يرغب في طرحه في المستقبل.

وكان من الضروري لنا نحن النساء المهاجرات القادمات من دول إسلامية، أن نأخذ موقفًا حازمًا يدين هذا التوجه ويبرز كيف سيؤدي إلى انتهاكه لحقوق المرأة.

هل نهرب من جحيم كي ندخل في جحيم آخر بمحض إرادتنا؟

هذا الموضوع في رأيي كان القشة التي قصمت ظهر البعير.

هذه القشة هي التي تفسر أن نسبة كبيرة من المصوتين ضد الماذن كن من النساء السويسريات. فالسويسريات عانين كثيرًا هنا كي يصلن إلى الحقوق التي وصلن إليها، لم يكن الأمر سهلًا بالنسبة لهن. وقد كافحن كثيرا حتى حصلن على حق التصويت، وتمكن من تغيير قانون عائلي عام ١٩٨٨ كان يعطي للرجل الحق في السماح لزوجته بالعمل، وتقرير مكان إقامة أسرته.

وهن لسن على استعداد للقبول بقوانين عائلية تعيد الساعة إلى الوراء، وتمحي تلك الحقوق التي اكتسبنها حتى لو كان الأمر لا يعنيهن.

ففي النهاية، التمييز إذا حدث سيحط على رأس النساء المهاجرات من دول إسلامية.

هناك خوف عميق لدى شرائح واسعة هنا في سويسرا. وخوفها الأكبر هو أن هؤلاء الذين يتحدثون باسم الجالية الإسلامية، لديهم أجندة خفية، ويسعون لتغيير قوانين البلاد خطوة خطوة.

إلى يومنا هذا، لم يقف هؤلاء الذين يزعمون التحدث باسم الجالية الإسلامية، ويعلنوا بوضوح رفضهم لتطبيق أي جانب من جوانب الشريعة الإسلامية، أو الإقرار بانتهاكها لحقوق الإنسان والمرأة.

الخوف لن يزول إلا إذا تحدثنا بصدق، وأظهرنا وجوهنا كما هي. عساها تكون فعلًا كما

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

#### يقولون.

لن يزول إلا إذا أقررنا أن هناك مشاكل جوهرية وحقيقية.

لا أسعنا ان ندفن رؤوسنا في الرمال ونقول الزواج بالإكراه لا يحدث في جاليتنا. ١٧ ألف حالة زواج قسري حدثت في سويسرا، وأغلبية كبيرة منها حدثت لدى مهاجرين من دول إسلامية. أن تحدث حالات زواج قهري لدى مهاجرين من أديان أخرى لا يعفينا من النظر إلى المشكلة والتعامل معها بجدية.

تمامًا كما لا يسعنا تجاهل أن نسبة كبيرة من حوادث العنف يرتكبها شباب من الجيل الثاني أو الثالث من المهاجرين المسلمين. شباب ضائع بين عالمين، عائلاتهم تصر عليهم ألا يندمجوا في مجتمعهم الجديد، تقول لهم أن يرفضوا ثقافته، ثم تفرض عليه عنفًا من نوع أخر، عندما تصر على تزويجه، شابًا كان أو شابة، غصبًا عنه. وبعضنا يحيا في هذا البلد، في مجتمعات موازية، ينظر إليه على أنه غريب، يتندر عليه وعلى ثقافته، وينظر إليه بعلو وتكبر. وأظن أن بعضنا من العرب يفهم ما أقوله جيدًا.

هذه مشاكل موجودة.

إنكارها، ووصف من يطرحها على النقاش بأنه مصاب بالإسلامفوبيا لن يـؤدي إلا إلى تعميق المخاوف الموجودة لدى شريحة كبيرة من الشعب السويسري.

مخاوف لم ندرك مدى عمقها إلا عندما جمع اليمين المتطرف كل هذه المشاكل ورماها في سلة واحدة، رمز لها بالمئذنة، وصوّت عليها الشعب السويسري يوم الأحد الماضي.

أقول هذا رغم أني متألمة؛

من نجاح هذا اليمين المتطرف في استثمار هذا الخوف لدى قطاع واسع لدى الشعب السويسري.ومن أن هذا البلد الآمن الطيب، الذي حمل ولازال يحمل راية حماية حقوق الإنسان بجدارة، مُررت فيه مبادرة شعبية ستؤدي إلى تمييز ضد أقلية دينية.

لكنه كان درسًا.



ذكرني بما آمنت به دومًا.

حقوق الإنسان عالمية.

ليست مرتبطة بثقافة دون أخرى.

هدفها حماية الإنسان من ضعف هذا الإنسان.

وهي ملزمة للدول العربية تمامًا كما أنها ملزمة لسويسرا.

هنا أو هناك. لا فرق.

• «النداء»، العدد ٢١٥، الاثنين ١٤ ديسمبر ٢٠٠٩

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

# من يخشى نصرأبوزيد؟

#### إلهام مانسع

"من الذي يملك أوطاننا؟".

تساءل مفكرنا الجليل نصر حامد أبو زيد. وكاد أن يكون مندهشًا.

فهل اندهشتم؟

وأنا لن أردد السؤال من بعده. ولن أسأل. فالجواب نعرفه، أنتم وأنا. أمام أعينكم. فهل رأيتموه؟

ولأن لكل سوّال مقدمة، دعوني أقص عليكم الحكاية من بدايتها. بعدها اطرحوا السوّال على أنفسكم، لكن في صيغة أخرى. اسألوا أنفسكم: من يخشى نصر أبو زيد إلى هذا الحد؟ وحينها ستفهمون.

البداية تعرفونها. خبر سمعتموه، بعد أن كررته وسائل الإعلام: منعت سلطات الأمن الكويتية يـوم الثلاثـاء الموافـق ١٦ ديسـمبر، مفكرنا الجليـل نصر حامد أبو زيـد من دخول

> إلهام مانع من أجل هوية إلى أجل هوية



• نصرأبوزيد

الكويت. كان مدعوًا من قبل مركز الحوار للثقافة (تنوير) والجمعية الثقافية الاجتماعية النسائية ليلقي محاضرتين عن "الإصلاح الديني في الدولة الدستورية" وعن "قضايا المرأة بين أفق القرآن والفكر الفقهي".

كان مقررًا أن يحاضر. فمنعوه.

منعوه رغم أن وزارة الداخلية الكويتية منحته تأشيرة دخول.

ولأن التأشيرة كانت على جواز سفره، سافر وهو مطمئن. ظن أنه يتعامل مع دولة ذات مؤسسات. وكنا نظن الكويت كذلك. لكن ظنه خاب عند وصوله إلى مطار الكويت.

لماذا منعوه؟

قالوا "منعناه حماية له". قالوا إن

الحكومـة الكويتية، التي وفرت الحماية للرئيس الأمريكي السـابق بـوش بجدارة، غير قادرة على على توفيـر الحماية الأمنيـة للمفكر المصري. وذكّـروا بفتوى إهدار دمه الشـهيرة. خافوا أن يتعرض لمحاولة اغتيال!

هل ابتسمتم؟ أنا أيضًا كدت أبتسم.

فالمذهل حقًا، أن من ردد هذا العذر (الذي لن أصفه)، توقع أن نصدقه.

كالنعامة تدفن رأسها في التراب وتنسى أن تغطي مؤخرتها. أليست كبيرة؟ المؤخرة، لا النعامة.

> إلهام <mark>مانع ً</mark> من أجل هوية الساهيج

وصمتوا عن الجعجعة التي أثارها إسلاميون كويتيون، ينسى المرء أسماءهم من فرط تشابههم في اللفظ والفكر. من فرط إصرارهم على إقصاء الآخر، أيًا كان هذا الآخر.

وصفوا مفكر القرن الحادي والعشرين بـ"الزنديق"، و"الكافر"، و"الملحد". وكلهم، أراهنكم، لم يقرأوا سـطرًا من كتبه. اعتمدوا على السـمع. "طوبى للعقلاء، وغفر الله للببغاوات"، على حد قول مفكرنا الحليل.

لكن ألفاظهم كما ترون تتناسب مع فكرهم، وتعكس ببساطة متناهية رؤيتهم للعالم. ولذا، اسمعوني جيدًا، لـم يكن غريبًا أن يصفوه هكذا. هل انتبهتم؟ موقفهم لم يكن غريبًا. هم إسلاميون، وفكرهم متطرف. هل نتوقع منهم أن يلاقوه بالأحضان والزهور؟

ولأن الأمر كذلك، فإن دعوتهم إلى منعه أيضا طبيعية.

هم يرون فيه عدوًا. عدوًا تمكن بجدارة من تعرية خطابهم الديني.

فمفكرنا عندما قال إن "النصوص الدينية تأنسنت منذ تجسدت في التاريخ واللغة وتوجهت بمنطوقها ومدلولها إلى البشر"، لم يفعل أكثر من أن سحب البساط من تحت أقدام هؤلاء الذين يعتاشون على، ويرتزقون من الخطاب الديني، بعد أن حولوا النصوص إلى صنم يعبدونه.

لذا، أكرر، لم يكن موقفهم مفاجئًا. بل كان طبيعيًا، يتماشى مع نسق فكرهم.

بعضكم سيرد بنعم، ويذكر بأن نفس هذه الجهات الحكومية سمحت بدخول المفكر محمد أركون الكويت العام الماضي.

وتحديدًا هذه المقارنة بين نصر حامد أبو زيد ومحمد أركون هي التي تفسر التفاوت في موقف السلطة. وهي التي تظهر في الواقع أن منع دخول أبو زيد لا يجب أن يكون مفاجئًا، بل يتماشى هو الآخر مع طبيعة أنظمتنا الحاكمة.

المفكر الكبير محمد أركون كان ومازال مهمومًا بدراسة النص الديني، والقرآن تحديدًا، دراسة علمية، وبصورة نقدية تفكيكية، مستخدمًا في ذلك مناهج بحث علمية حديثة. تمامًا



كمفكرنا أبو زيد.

لكن الدكتور نصر حامد أبو زيد قرر في الوقت ذاته أن يعري المدلولات السياسية لتفكيك الخطاب الديني، معبرًا عن استقلاليته كمفكر ومثقف.

قرر ألا يصمت عن الزواج القائم بين خطاب السلطة السياسية والخطاب الديني. قال ببساطة إنهما وجهان لعملة واحدة. كل يعتمد على الآخر، وكل يستمد بقاءه من الآخر.

#### هل نسيتم ما قاله في نقد الخطاب الديني؟

"إن دعوى احتكار الحقائق، وما يترتب عليها من دعوى احتكار القرار، تمثل الأساس النظري لمفهوم الحاكمية الديني، ولا يكتفي الخطاب السياسي بهذه الدعوى الخطيرة، بل يقرنها بدعوى لا تقل عنها خطورة من حيث قيام مفهوم الحاكمية عليها، تلك دعوى الصواب الدائم وعدم اقتراف أي خطأ. وتتبدى هذه الدعوى واضحة في تحميل الخطاب السياسي كل أوجه القصور والعجز في سياساته، بل وكل أزمات الواقع ومشكلاته، على أكتاف المواطن العادي...".

بكلمات بسيطة، لم يكتف نصر أبو زيد بنقد الإسلاميين، وتعرية خطابهم، بل انتقد أيضا السلطة السياسية التي تعتمد على هذا الخطاب في تبرير بقائها حتى وهي تحارب الإسلاميين.

وهو ما يعني بداهة، أن أي حديث عن إصلاح ديني نسعى إليه في أوطاننا لا معنى له دون إصلاح سياسي مرادف له.

الإثنان يأتيان معًا.

نصر أبو زيد لم يمسك العصا من الوسط. وضع إصبعه على الداء، ووصف الدواء في الوقت ذاته.

ولأنه كذلك كان خطرًا، ليس فقط على الإسلاميين، الذين جعجعوا لغطًا، بل على السلطة التي منحته التأشيرة شم أدركت أن محاضرة تجمع في عنوانها "الإصلاح الديني" و"الدولة

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



الدستورية"، ستعري عورتها. فغيرت رأيها.

لم يكن موقف السلطات الكويتية مفاجئًا.

تمامًا كموقف الإسلاميين وحناجرهم الزاعقة.

في الواقع، المفاجأة الوحيدة والسارة، كانت في الموقف الملتزم المتحدي الراقي لمنظمي الندوة، الذين أصروا على عقد الندوة في وقتها، واتصلوا بالمفكر نصر أبو زيد، الذي ألقى محاضرته على مدى ساعة كاملة. لسان حالهم: "حتى لو منعتموه من دخول الكويت، فصوته، ومعه فكره، معنا!".

إصرارهم وإصرارهن أظهر أن الأمل في الإصلاح قائم.

وإن الإنسان في أوطاننا هو حامل شعلة هذا الأمل.

فالإنسان، لا تنسوا، هو الحل.

الإنسان.

• «النداء»، العدد ۲۱۷، الاثنين ۲۸ ديسمبر ۲۰۰۹

الهام مانع من أجل هوية السالية

### علينا أن نختارا

### إلهام مانسع

ملى خلاية مناسخة المعينة المناسخة عيواللن على ألم عياللن ي

"هذا يعني أنه لم يكن المسؤول عما حدث. أليس كذلك؟". سـالتني ابنتي، ابنة العاشـرة، وأحسسـت في سؤالها ابتهالًا. كأنها تريد أن تعفيه من تداعيات ما فعله.

وأنا رددت عليها: "بل يتحمل أيضا المسؤولية. لأنه في النهاية كان قادرًا على الاختيار. كان بإمكانه أن يقول لا".

كان بإمكانه أن يقول "لا".

لكنه لم يقلها.

فكان عليه أن يتحمل تداعيات ما حاول فعله.

كنا نتحدث عن الشاب النيجيري الذي حاول تفجير نفسه وركاب طائرة متوجهة إلى ديترويت في أعياد الميلاد.

كنا نتحدث عن فعله.

حدثتها عن حياته، كابن لعائلة مرموقة في نيجيريا، وعن مستقبله الذي كان يمكن أن يكون

إلهام مانع من أجل هوية المساهية مشرقًا. وعن أسرته، عن أبيه، وحرقة قلب والديه. أه، من لديه ابن أو ابنة سيدرك لوعة قلبهما. كيف ضاع ابنهما منهما، وكانا قد وفرا له أفضل السبل كي يشق حياته.

ثم حكيت لها عن زيارته إلى اليمن، ثم إلى بريطانيا، وكيف اجتمع عليه إسلاميون، غسلوا دماغه غسلًا، فنسبي أهله، ونسبي مستقبله، بل كره أهله، وكره حياته. وعندما قالوا له إن الإيمان يعني أن ينتحر ويقتل غيره في الوقت ذاته! صدقهم. استقل طائرة يريد أن يفجرها.

لهذا قلت لها إنه "أيضا" يتحمل المسؤولية.

فأنا لم أنسَ أنه زار اليمن. وأن تقارير عديدة آخرها ما ذكره توماس فريدمان في مقاله المنشور في "الهيرالد تريبون" في السابع من يناير، أظهرت أنه أرسل إلى أسرته من اليمن يحدثهم عن "اكتشافه" "للإسلام الحقيقي".

لم أنس أن زيارته تلك، و"اكتشافه" ذاك، جعله يتحول إلى "إسلام" يدعو إلى القتل والإرهاب. "دين" لا يجد ما يضير في قتل الإنسان لنفسه. في الانتحار. ويشجع من يرغب في الانتحار على قتل غيره. قتل الطفل والمرأة والرجل والشيخ. قتل الإنسان.

ويسمونه جهادًا؟ بل اسمه إرهاب.

سموا الأشياء بأسمائها. لا تضللوا العقول، كي لا يسقط شاب مثله من جديد في الفخ.

ولم أنسَ أن هناك من غسل دماغ ذلك الشاب. غسلها غسلًا، في اليمن، وفي بريطانيا حيث تنتشر أيضًا حركات إسلامية، تصر أنها "اكتشفت إسلامًا حقيقيًا"، وتدعو مريديها إلى القتل، تدعوهم إلى "الجهاد" (لا تنسوا اسمه من جديد) تدعوهم إلى الإرهاب.

ورغم أني لم أنسَ كل هذا، لم أنسَ أيضًا أن الشاب اختار.

اختار.

فميزة الإنسان مقدرته على الاختيار.

كان بإمكانه أن يقول "لا".

كان بإمكانه أن يفكر. أن يتدبر. أن يتساءل: "كيف يكون قتل البريء طريقًا إلى الله؟ أي رب يدعو إلى القتل؟ ولماذا يرسلونني أنا، أنا من دون غيري، للانتحار والقتل؟".

كما كان بإمكانه أن يتراجع عن الفكرة.

كان بإمكانه أن ينظر إلى وجوه المسافرين معه على متن الطائرة، الأم تحنو على طفلها،

الهام مانع من أجل هوية الإسالية الصغير يبتسم وهو يلعب، الزوج والزوجة يتحدثان، المسن يتحرك في مقعده قلقًا، والشابة سعيدة بلقاء أسرتها في الأعياد، أن ينظر إلى وجه الإنسان من حوله، ويتساءل، ماذا فعلوا كي يستحقوا القتل؟ بأي ذنب أقتلهم؟ ولو طرح السؤال على نفسه، ما كان سيجد جوابًا.

لكنه لم بتراجع. فكان عليه أن يتحمل مسؤولية ما فعله.

الاثنان يتحملان المسؤولية.

الجماعة التي غسلت دماغ الشاب، والشاب الذي اختار.

ففي النهاية ما يصنع الإنسان هو قراره.

لكن الصورة لم تكتمل بعد.

نحن أيضًا نتحمل المسؤولية في ما يحدث اليوم، في هؤلاء الشباب الذي يفجرون أنفسهم في العراق، في أفغانستان، في باكستان، في داغستان، وفي العالم بأسره، يرهبون العالم لأننا صامتون.

نحن.

نحن: قنواتنا التلفزيونية التي تُمجد ثقافة "الجهاد"، فيصدقها الشباب بريئًا، ليقدم على القتل والإرهاب. وإعلامنا يحول المحرضين من نوعية يوسف القرضاوي (لم أسمعه يومًا يحرض على الجهاد ضد قطر؟) وعبدالمجيد الزنداني، هذا عدا شيوخ السلفية الوهابيي، يحول هؤلاء إلى أبطال، ينظر إليهم شبابنا اليافع مصدقًا مبهورًا، لا يدري أين سيقوده انبهاره.

نحن: حكوماتنا التي ما فتئت تغازل الإسلام السياسي، تجيره لصالحها، تظن أنها ذكية، حتى انقلب ضدها، فأصبحت اليوم تخافه، ولأنها لازالت تخافه لم نسمع إلى يومنا هذا مسؤولًا يخرج علينا يدين "الجهاد" ويسميه باسمه (لا تنسوه من جديد)، اسمه "إرهاب".

نحن: ديننا الإسلامي نتعامل معه كأنه حجر صلا ننحني أمامه كأنه صنم. نرفض أن نقر أن ديننا في حاجة إلى إصلاح جذري، وأن هذا الإصلاح لن يجدي طالما لم نقر بالطبيعة البشرية للقرآن والسنة، كي نصل إلى مرحلة تمكننا من القول: "نعم، هناك نص في القرآن، لكن هذا النص لا يعنينا اليوم". في الواقع، اليوم، يتوجب علينا أن نفصل بين الدين والدولة كي نتمكن من أن نحيا.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

777

نحن: من يرفض ما يحدث ويظل رغم ذلك صامتًا. يظن أن في الصمت الأمان، ليصحو يومًا على الله منتحرًا قاتلًا.

نحن إذن مسؤولون أيضًا.

كذلك الشاب النيجيري ومن غسل دماغه.

عن نفسى، اعتدت أن أتحمل مسؤوليتي، ولذا قررت من جديد ألا أصمت.

قررت أن أبدأ سلسلة جديدة تحت عنوان "من أجل إسلام إنساني". أتحدث فيها عن الهوية، عن حرية الاختيار، عن طبيعة القرآن، وعن المرأة في ديننا. وقبل كل هذا سأتحدث عن مضامين دعوة الإسلام السياسي، مضامينها الفاشية.

وسافعل ذلك كل أسبوعين، في موقع شفاف الذي استضافني دوما، ولذا أظل ممتنة له، وعلى صفحات جريدة النداء اليمنية المستقلة، التي أشكرها على استضافتها الدائمة، وعلى مدونتى أيضًا.

قد أتأخر بضعة أيام، فلا تنزعجا، أنتَ وأنت، منى.

فأنا أعمل كما تعرفان، أعمل كي أتمكن من كتابة هذه الكلمات وأنا حرة.

لكنى لن أتأخر أكثر من ذلك.

فقراري ببساطة لا يزيد عما يجب أن نفعله نحن جميعًا، أن نبدأ بقول كلمة "لا"، "لا" لفكر يقتل أدميتنا، يبرر القتل والإرهاب، ويدعو شبابنا، كالنيجيري الشاب، إلى الانتحار والقتل، ويدفعه دفعًا إلى الجحيم بدعوى أن "في القتل الخلاص".

هذا الفكر أرفضه، جملة وتفصيلًا.

وسأعبر عن رفضى له بالكلمة.

ففي البدء، كما تعرفون، كانت الكلمةً!

• «النداء»، العدد ٢١٩، الاثنين ١١ يناير ٢٠١٠

إلهام مانع من أجل هوية إلاساكي؟

#### أمسة؟

#### إلهام مانسع

في البدء كانت الكلمة! والكلمة كانت إنسانًا! والإنسان لا يكره!

••••

دعوني أقص عليكما حكاية قديمة!

حكاية حكيناها ألف مرة، كل قرن، كل عقد، وكل سنة.

نخط سطورًا وكلمات جديدة، ومضمونها ظل هو هو. لا يتغير. كأن قدرنا أن نحيا حياة لا تتغير فصولها.

المضمون كان في كلمة واحدة: "أمة".

هل تذكران؟

كانت "أمة إسلامية"، ثم تحولت إلى "أمة عربية"، ثم عادت لتصبح "إسلامية" من جديد.

لكن هل وجُدت هذه الأمة فعلًا؟

لو طرحت عليكما هذا السؤال، عزيزي الشاب، عزيزتي الشابة، لما ترددتما في الرد: "بالطبع

إلهام مان<mark>ع</mark> من أجل هوية الساهية

777

توجد هذه الأمة"!

ستقولان: "هناك أمة، وهي إسلامية. هذه حقيقة ساطعة كالشمس".

وغيركما في الأمس القريب كانا سيقولان: "بالطبع توجد أمة، وهي عربية، تمتد من بغداد إلى الرباط، هذه حقيقة ساطعة كالشمس".

لكنى تمنيت عليكما أن تتحليا بملكتى الشك والصبر معًا.

أن تشكا كثيرًا في "الحقائق الساطعة كالشمس"، التي لا تسطع إلا لتغيب بالكذب.

شكا في كل ما يقال لكما، في كتب التاريخ، وفي خطب المساجد، وفي أحاديث شـيوخنا، بخاصة ذاك الذي يُحنى لحيته بالحناء. يعرف نفسه فلا تبتسما.

فليس كل ما لقنوه لكما صحيحًا. في الغالب ما قيل لكما لا يمت إلى حقائق التاريخ بصلة.

وأن تصبرا عليّ، وأنا أتحدث إليكما. لأني لا أتحدث بالرموز. فقط أهيئ للنقاش معكما. فحديثي سيكون معكما طويلًا في هذه السلسلة. وكما قلت لكما في المقال السابق، أني سأستهل سلسلة "من أجل إسلام إنساني" بالحديث عن الإسلام السياسي. ذاك الذي يدغدغ حبكما لله بحديثه، ثم يأخذكما معه في طريق يدعوكما به إلى القتل والانتحار. فشكا كثيرًا في نواياه، واطرحا السؤال دومًا "كيف نُقتل حبًا في الله؟"، "وباسم مَنْ نقتل؟" ولو طرحتما السؤال بهذه الصبغة، ستكتشفان أنه والكراهية وجه واحد.

هذا الفكر، فكر الإسلام السياسي، يتخذ من كلمة "أمة" محورًا لرؤيته للوجود:

"أمة إسلامية في حالة حرب.

كانت دومًا في حالة حرب.

أمة إسلامية تقف مقاومة ضد الكفار".

وهؤلاء الكفار يشملون بشرًا، مثلكما، شابًا وشابة مثلكما، يدينان بديانات مختلفة، أو مذاهب إسلامية مختلفة، أو اختارا طريقًا مختلفًا لا يؤمن. هذا حقهما. هما بشر مثلكما، لكنهما يختلفان عنكما، تماما كما تختلفان عنهما. لكن الرحم هو هو: الإنسان فيهما وفيكما.

الهام مانع من أجل هوية السالية

مسكينة هذه الأمة.

"تدخل في حرب، لتخرج من حرب، لتواجه حربًا من جديد.

وكلها حروب مصيرية.

علينا أن ندخلها أو نموت.

ومن يرفض الدخول فيها نقتله.

من يُشكك فيها يصبح منافقًا".

هكذا يفكرون، وهكذا يقولون.

وسيضربون بي مثلًا. فانتبها.

سيقولون لكما: "هذه منافقة، باعت نفسها، تكره دينها وأمتها".

هذه ابتسامة، أهديها لكما، كي لا تصدقا.

فأنا أحب الإنسان. هو وطني. وأؤمن بالعقل، هو طريقي إلى الإيمان، ومُصرّة أن الأمة لم توجد قط!

وأؤمن أن الحروب لا تؤدي إلا إلى الخراب. ألم نتعب من الحروب بعد؟

وأن القتل، ينحر الإنسان فينا، وأنه لا توجد قضية في العالم بأسره أقتل من أجلها. لن أقتل إنسانًا من أجل فكرة. فاتركا القتل للمجرمين.

شم هذه زهرة، أقدمها لكما، كي لا تطعنا في نيتي. فأنا أقف معكما في صف واحد. وأبحث معكما عن طريق لمستقبل تعيشان فيه وأنا وغيري معكما، بكرامة واحترام ورفاهية.

مستقبل يكون لكما.

أنتَ وأنتِ.

مستقبل في وطن لكما.

وطن. ليس أمة.

بل وطن. له حدود. حدود جغرافية. وفي داخله مواطن ومواطنة. يقفان متساويين أمام

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟ القانون، بلا تمييز، بسبب الدين، النوع، العرق، أو الهوية.

إنسان يقف أمام قانون يحترم إنسانيته.

ولأني أقص عليكما حكاية، ساخط أولى صفحاتها المرة القادمة بحكاية الأمة، تلك التي لم توجد قط!

في البدء كانت الكلمة!

والكلمة كانت إنسانًا!

والإنسان لا يقتل!

• «النداء»، العدد ۲۲۱، الاثنين ۲۵ يناير ۲۰۱۰

الهام مانع من أجل هوية الساكية

# لأن الأمة لم توجد قطا

### إلهام مانسع

"كلما جاؤوا إلى الدكان، تخاصمنا!".

قالها لى منزعجًا. قالها لى متألمًا.

وابنتي تسالني، لم يشترون من دكانه ماداموا يتخاصمون معه كل مرة؟ وسؤالها في الواقع هو المحك.

مُحدثي يعمل في مطعم صغير لبيع ساندوتشات الدونر كباب التركية، تشبه الشاورما، لكن كمية اللحم فيها مخيفة، قنبلة من السعرات الحرارية، لكني أحبها رغم ذلك. أذهب وابنتي إليه من وقت إلى آخر. فنتصادث. فمادام لساننا عربيًا، سيكون من الغريب ألا نتحدث.

ومُحدثي شاب عراقي، عراقي شيعي.

هرب من جحيم الحرب في العراق، عندما كانت

الحرب المذهبية مازالت مستعرة. عراقي سنى يقتل عراقيًا

شبيعيًا، وعراقي شبيعي يقتل عراقيًا سنيًا. وهو على قناعة أنه على الرغم

من كل الأزمات التي حدثت في العراق بعد سقوط نظام صدام حسين الديكتاتوري، فإنها تظل

أفضل ألف مرة من حكم الرئيس السابق صدام حسين.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية محدثي هرب من الموت والحرب. لكنه يظل مصرًا على موقفه. هكذا يشعر.

ومن يخاصمونه عرب. هكذا وصفهم. سنيون. هكذا وصفهم. يأتون إليه كل مرة، كي يتخاصموا معه. يشترون الساندويتشات، يدفعون ثمنها، ويلعنونه وهم يفعلون ذلك!

لكن، انتبها لما أقوله الآن، خصامهم كان حول وصف الحرب بـ"المذهبية". مخاصموه يصرون أن "أمريكا هـي التي زرعت الفرقـة والمذهبية في العراق"، وأنها "أشـعلت الحرب المذهبية أو الطائفية عامدة متعمدة"، و"أن المذهبية طارئ جديد على المنطقة".

وينزعجون منه دائمًا، ويودون دومًا لو يخنقوا صوته عندما يقول "كنا دومًا منقسمين"، و"أمريكا ليست من زرع المذهبية والطائفية"، بل "كانت دومًا فينا"!

هاتان قراءتان للتاريخ. قراءة "مخاصمي محدثي"، تصف موقف أغلبية في المنطقة العربية، تصبر على أن تقرأ التاريخ بعيدًا عن الحقائق التاريخية لما حدث فعلًا على أرض الواقع. والثانية، قراءة محدثي، التي تعكس رؤية لأقلية أو أغلبية مهمشة تعرف دومًا أن الانقسام كان موجودًا، وأنه ليس مزروعًا من قوى خارجية، بل هو خصيصة تميز هذه المنطقة ومجتمعاتها، لكنها هي أول من عاني بسبب القراءة الأولى للتاريخ.

كيف نقرأ التاريخ؟

عندما قلت لكما في المقال السابق إن "الأمة لم توجد قط"، ظن بعض منكما أني أمزح. لست جادة، أو لعل بعضكما همس في نفسه، "ها هي تغالط التاريخ من جديد". وفي الواقع أنا جادة تمامًا في ما أقول. فالأمة لم توجد إلا في ذهن من قرأ التاريخ وفقًا لهواه، ورفض أن يراها على تعدديتها وتنوعها. تعددية تجعل من الحديث عن أمة عبثًا.

أعود وأطرح السؤال من جديد "كيف نقرأ التاريخ؟".

قراءة مخاصمي محدثي، هي في الواقع القراءة الرسمية لكثير من الدول العربية، تلك التي نقرأها في كتب تاريخنا.

هل قرأتِ تاريخًا للأقباط في التاريخ الذي يُدرس في صفوفنا المدرسية في مصر؟ أي والله لهم تاريخ، تاريخ عريق، وهو جزء لا يتجزأ من تاريخ مصر نفسها، وعمره خمسمائة عام! هل تعرفين شيئًا عنه؟

> الهام مانع من أجل هوية الإسالية

وهل قرأتَ تاريخًا أو رؤية للدين تعترف بوجود الشيعة في المملكة العربية السعودية؟ كيف يسمونهم في الكتب المدرسية السعودية؟ رافضة! ومصيرهم النار!

وغالبًا عندما نتحدث عن المملكة نراها بوجه متجهم سلفي. لكن لو أزلت ذلك القناع سترى تعددية ملونة، بين طوائف سنية شافعية وغيرها صوفية، إضافة إلى الحنبلية الوهابية، وأخرى شيعية جعفرية وإسماعيلية وزيدية. تعددية، تعكس تعدد المناطق التي تتشكل منها المنطقة. لكن القراءة الرسمية للتاريخ في المملكة لا تعترف بهذه التعددية. كأن سكان المملكة لم يكونوا!

وهل قرأتما كتب التاريخ في اليمن، شمالًا أو جنوبًا، شم يمنًا واحدًا؛ كلها كانت ومازالت تصرعلي أن ألوان المجتمع المذهبية غير موجودة، شافعية وزيدية وصوفية وإسماعيلية، وانقسامها القبلي ليس سوى تفصيل. وإذا لم تعترف بوجود هؤلاء كيف ستبني دولة تقوم على مفهوم المواطنة؛ فأساس مفهوم المواطنة، أنك تدرك أن هناك تنوعًا واختلافًا، تحترمه، وتصرفي الوقت ذاته أن الوطن يجمع الكل في بوتقة واحدة. كن ما تكون، في النهاية أنت مواطن.

وماذا عن كتب التاريخ في سوريا؟ هل هناك أي ذكر لوجود الأقلية الكردية؟ أو تاريخ الكنيسة الشرقية بتعدد مذاهبها، ثم ماذا عن تاريخ الطائفة العلوية والدرزية؟ هل يشار إليها في سوريا؟ مجرد الإشارة إليها من فم شخص حسن النية ستودي به إلى السجن.

ولا تنسيا الأمازيغ (البربر كما هي التسمية الشائعة) في بلدان شمال إفريقيا، السكان الأصليين في تلك البلدان، هل تاريخُهم أيضًا يدرس ضمن التاريخ الرسمي لتلك الدول؟

والأقلية اليهودية؟ تلك التي كانت جزءا من نسيج مجتمعاتنا، ثم طردنا أغلبها بعد تأسيس إسرائيل؟ لو قيل لكما إنهم خرجوا بمحض إرادتهم لأنهم طابور خامس، كما قيل لي من سابق، أنصحكما بقراءة كتب تاريخ المنطقة بلغات أخرى غير العربية، وحبذا لو عدتم إلى أرشيف الصحف العربية التي كانت تصدر في تلك المرحلة التاريخية. ستجدون أن أغلبية من الأقلية اليهودية طُردت من أوطانها، وأُجبرت على ترك الغالي والرخيص، وأن من أجبرهم على ذلك هي الدول العربية نفسها وأنظمتها الحاكمة القائمة أنذاك.

بعض هذه الأقلية اليهودية لازال موجودًا في بلداننا. في سوريا، في لبنان، في مصر، في المغرب، في تونس، وبالطبع في اليمن. تصر أنها منا، وأن أوطاننا أوطانها، رغم رفض

> إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

الأوطان والمجتمعات لها. أي وجود حزين هذا يا رب؟ هل نعترف بوجودها؟

لاحظا أني في كل حديثي هذا لا أجد أية مشكلة من وجود هذه التعددية في مجتمعاتنا. ليست مصدرًا للفرقة والبلبلة. بل أعتبرها ضرورية.

لأن التعدد والتنوع كان دومًا سمة إنسانية.

كل منا له رأي، أو دين، أو مذهب، عرق، أو لغة، أو جنس، أو لون.

وهذا التنوع ضروري، بحكم أننا بشر، ولأن الإنسان ولد حرًا. هو بالطبع لم يختر العرق أو الجنس أو اللون الذي ولد به. وغالبًا ما سيتحدث بلغة محيطه. لكن هذه الخصائص الطبيعية لا تعد انتقاصًا في شخصه.

هو وهي هكذا.

ولدا هكذا.

وهكذا أقبلهما.

أقبلهما بلا تحفظ.

لا أرى فيهما سوى الإنسان.

بتنوعهما.

وأحترمهما.

أيضًا بلا تحفظ.

وبلا شروط.

لأنهما إنسان. مثلى. مثلكما.

وهما، مثلكما، ولدا أحرارًا.

وحريتهما تستلزم اختيارهما للدين الذي يرغبانه، وللمذهب الذي يشاءانه، أو للرأي والموقف الذي يفضلانه. في الواقع حريتهما تستلزم حقهما في عدم اختيار أي دين إذا أرادا.

لا أرى مشكلة في هذا التعدد، وأُدين في الوقت ذاته تلك القراءة الرسمية للتاريخ في الكثير من دولنا العربية، لأنها ببساطة لا تريد أن تعترف أن مواطنيها متعددون، وأنهم متساوون

> الهام مانع من أجل هوية الساهية

أمام قوانينها رغم هذا التعدد.

وتصر على منظور يقول بأن الدولة لها هوية دينية، غالبًا ما تكون مسلمة سنية (أو غير سنية وتخشى من السنة)، وفي الأغلب تحولت إلى حارس شخصي لمصالح فئة دينية، مذهبية، أو قبلية، ولأنها كذلك فإنها ببساطة تفتقد الشرعية، خاصة في نظر مواطنيها "الآخرين" ممن يريدونها أن تكون ممثلة لهم هم أيضًا.

يريدونها دولة محايدة.

دولة مواطنين، متساوين أمام القانون بغض النظر عن دينهم مذهبهم قبيلتهم جنسهم عرقهم أو لونهم. أهو كثير ما يطالبون به هنا؟

لاحظا أن هذه القراءة الرسمية للتاريخ لا تقول بالضرورة إن هناك أمة، إسلامية أو عربية. هي فقط لا تعترف بتعدد مجتمعاتها. لكن معظم الدول العربية مدركة تمامًا لمعطيات الواقع المجتمعي والسياسي في المنطقة، وأنها دول، ليست جزءًا من أمة، عربية أو إسلامية، وتدري أنها في سياساتها ستتبع حتمًا ما تمليه عليه مصالحها الإستراتيجية، كدول ذات سيادة ولها حدود. معظم الدول العربية تدرك ذلك وتمارسه عمليًا.

في المقابل، هناك قراءة ثانية للتاريخ.

قراءة الإسلام السياسي.

هي أيضًا ترفض التعددية لكن من منطلق مختلف.

وهى أيضا تقرأ التاريخ كأن التاريخ لم يحدث فعلًا.

قراءة محورها الأمة... أمة تكره!

ولأنها تكره، تدعوكما إلى القتل.

أسرد قراءتها عليكما في المقال القادم.

• «النداء»، العدد ۲۲۲، الاثنين ۱ فبراير ۲۰۱۰

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية



# لة تـكـره؟

#### إلهام مانسع



أمةً تكره؟

لا تؤمن بالإنسان.

لا تؤمن بالحرية.

ولاتحد.

تكر*ه*.

ثم تدعو إلى القتل.

لمَ لا تُحب؟

وإلى أن يأتى يوم تقدرُ فيه على الحب، أهديكما زهرة... بدلًا من رصاصة.

الكراهية هي عنوان قراءة الإسلام السياسي لتاريخ بلداننا العربية.

كراهية.

وعمياء.

لا تهتم كثيرًا بحقائق التاريخ. في الواقع لا تبرى داعيًا للعودة إلى التاريخ. بل تختلقه اختلاقًا، ثم تقدمه لكما، على ورق سـوليفان، في طبق فضة، وتؤكد لكما أن التاريخ كان دومًا



هكذا. وعليكما، عزيزي الشاب، عزيزتي الشابة، أن تصدقاه، شئتما أم أبيتما. وإذا ترددتما، إذا قررتما أن تستخدم، أعني في التفكير، تصبحان تلقائدا... ملعونين.

فمن لا يصدق الداعين إلى الإسلام السياسي يصبح مكروهًا.

فلا تصدقا.

والأمة هي من جديد المحور لهذه القراءة للتاريخ. يصر عليها فرحين مروجو فكر الإسلام السياسي، وشيوخ بلحيات حمراء، بيضاء، أو سوداء، لا يهم.

تمامًا كما لن يهم كثيرًا إذا كانوا سلفيين أو من المتحزبين لله، فالاثنان يتفقان على تقسيم العالم إلى دارين؛ دار حرب ودار سلام. يقف فيها العالم منقسمًا إلى معسكرين: أمة إسلامية، وأعداء هذه الأمة.

الأولى ضبحية تدافع عن نفسها، والثانية عدوة تكره هذه الأمة.

لكن الطريف، أنهما حتى وهما يروجان لمفهوم الأمة، سيختلفان على طبيعتها.

السلفيون سيقولون إنها أمة سنية، وحبذا لو كانت حنبلية، والإخوان سيطبلون من بعدهم، وعلى رأسهم شيخهم القرضاوي. وشيخ المتحزبين لله، سيرى أنها أمة إسلامية، وسيغض الطرف عن "الانقسام الطائفي"، لأن "المعركة أكبر من هذه الانقسامات"، وإن كان لن يمانع كثيرًا لو أضفى عليها مسحة "شيعية".

لكن الاثنين سيتفقان على أن "الكافرين" "يستهدفون الأمة الإسلامية"، وأنهم (أي الكافرين) "جندوا لذلك جنودًا متعددة وأجندة متنوعة"، وسعوا بكل ما يستطيعون من قوة إلى أن "يجعلوا المسلمين أقسامًا متفرقة، وأصنافًا متناحرة، وألوانًا متباينة، مستهدفين من خلال ذلك المتمسكين بدينهم".

التاريخ وفقًا لهذه الرؤية صيرورة... سلسلة لا تنقطع من الأزمات تعانى منها الأمة.

والأمة دوما ضحية، يستهدفها الأغراب، مسكينة، عانت ولا زالت تعاني، من حقد الغريب، كراهيته، ذاك الذي يسعى إلى تدميرها وسحقها سحقًا.

كأن العالم لم يجد غيرننا ليكرهه.

ونحن؟





لا علاقة لنا بالتاريخ. لسنا مسؤولين. كأننا غرباء عن صناعة التاريخ.

وسيقولون إن كل ما نحاول فعله أمس واليوم وغدًا لا يزيد عن "الدفاع عن أنفسنا". ولذا من حقنا أن نقتل ذلك الغريب".

فانتبها لقراءة الإسلام السياسي للتاريخ. لأنه في الواقع يدفعكما دفعًا إلى القتل، يحولكما إلى مجرمين، بدعوى الدفاع عن "فكرة" اختلقها ثم صدقها.

ثم يصرون على أننا إخوة، وينسون وجود الأخوات.

وهذه فاصلة.

ثم يؤكدون على أن الأخوة التي تجمعنا لها لون واحد لا غير.

إما سنى حنبلى، أو إخوانى مسلم، أو شيعى متحزب.

لا يؤمنون بالتعددية، بل يرفضونها رفضًا، ويعتبرون أن تنوع المجتمعات العربية، بين مذاهب وأديان وأعراق ولغات مختلفة، أمر مشين، أمر سيئ.

ولذلك يكرهون الديمقراطية.

أفضل نظام سياسى وصلت إليه البشرية، يعتبرونه بدعة كافرة.

ولو قبلوه فبشروط. وشروطهم تنسف مفهوم الديمقراطية من أساسه.

ما يريدونه هو حكم ديني مستبد. حكم بشر، يستخدم الدين كغطاء وذريعة.

لا يحميك ولا يحميك.

بل ينتهك أدميتكما.

كل ما عليكما فعله هو أن تنظرا إلى نماذج الحكم الديني التي جربناها في تاريخنا الحديث:

طالبان في أفغانستان، حكم المؤسسة الدينية في السعودية وإيران، حكم الشباب المسلم في الصومال، هذا عدا عن الحكم الديني في السودان منذ عهد النميري.

وستدركان أنها والحرية على طرفى نقيض.

الحرية لا مكان لها في رؤية الإسلام السياسي.

الهام مانع من أجل هوية السالية

حرية الإنسان.

في أن يكون كما يشاء.

والتعدد تُعتبر هو الآخر خطبئة.

ومن كان مختلفًا، هكذا يرون، يصبح عدوًا للأمة.

ولذلك عندما يقرؤون التاريخ يحولونه إلى قصة لا علاقة لها بالتاريخ.

سيقولون لكما إن الإسلام كان دائمًا واحدًا.

رغم أن الإسلام كان دائمًا متعددًا:

متعددًا في المذاهب والفرق: بين سني وشيعي وصوفي، وزيدي وعلوي ودرزي. هذا عدا أن مجتمعاته كانت دائما متعددة في الأديان واللغات والأعراق. أين مكان المسيحية واليهودية والصابئة والأكراد والأمازيغ من هذه القراءة؟ وفقًا لهذه الرؤية هم ذميون أو فرق ضالة، وكلهم لم يعانوا تمييزًا في مجتمعاتهم، بالعكس، هي تصر على أنهم عاشوا سعيدين راضين مبتهجين في ظل حكم "الدولة الإسلامية". كأن التمييز والتجريح لم يكن، وكأن المذابح التي طالت علويين ومسيحيين ويهودًا لم تكن. التاريخ كما يقرؤونه هنا لا علاقة له بحقائق التاريخ.

ومتعددًا في العادات والتقاليد: هل لاحظتم الفرق بين إسلام إندونيسيا وإسلام نجد في المملكة السعودية؟

فرق شاسع.

إسلام إندونيسيا، على الأقل قبل أن يمتد إليه مد التأسلم الشعبي والإسلام السياسي، عكس الطبيعة الأموية الحنونة (من الأم) لمجتمعاته، في حين أن إسلام نجد يُظهر وجهًا قبليًا أبويًا متجهمًا، وجهًا لفحته صحراء قاسية.

فكل مجتمع يتبنى الدين، أيّ دين، ثم يغيره وفقًا لطبيعة الإنسان في هذا المجتمع. ولذا تجدين أيتها العزيزة أن المذهب المالكي السني في الكويت يختلف في مواقفه تجاه المرأة عن المذهب المالكي السني في المغرب. الأول تشرّب بمواقف العشيرة المتشددة من المرأة، والثاني عكس المرونة المنفتحة للمجتمع المغربي المتنوع.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

هذه واحدة.

وسيقولان لكما إن تاريخ الإسلام منذ بداياته، أي منذ عهد الرسول الكريم إلى عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان، كان تاريخًا نقيًا، واحدًا هو الآخر. وسيمرون مرور الكرام على الحروب التي عصفت به، وإذا مروا بها سيفعلون ذلك للتأكيد على أن الصراع كان دائمًا بين خير وشر. وهدفهم في النهاية أن يعودوا بنا إلى ذلك الزمن. يقولون لكما إن هذا الزمن كان نقيًا طاهرًا، كي يقنعاكما بضرورة العودة بحياتنا إلى تلك الفترة. فلو كان غير ذلك، لأصبح الحديث عن إعادته في زمننا هذا ضربًا من العبث.

وفي الواقع، عزيزي الشاب عزيزتي الشابة، لم يكن ذلك التاريخ نقيًا. كما لم يكن واحدًا، تمامًا كما أن الصراع لم يكن بين خير وشر.

كان ببساطة تاريخًا إنسانيًا.

إنسانيًا.

عكسته طبيعة الإنسان في تلك الفترة، وطبيعة المرحلة التاريخية التي مر بها.

ولأنه كذلك، تخللته حروب كثيرة، لم يكن الدين فيها إلا هامشًا. في الواقع كانت تلك الحروب قبلية عشائرية، بين بني هاشم وبين بني أمية، بين قريش وبين والأوس والخزرج، وبين هؤلاء وقبائل اليمن.

وكانت الحروب القبلية تهدف إلى حسم أمر واحد فقط، مَنْ مِن هذه القبائل أو العشائر سيتحكم في السلطة. الصراع كان على السلطة، لا على الدين. ولذا تقاتلوا وتنازعوا وتناحروا، ولم يمت في فراشه سوى الخليفة أبو بكر الصديق.

الصراع كان دومًا على السلطة.

أكررها كى ترسخ.

ولذلك ستجدين كما ستجد أن ما يسمونه في كتب تاريخنا "حروب الردة"، التي حدثت في عهد الخليفة الصديق، لم يشنها الخليفة لأن القبائل اليمنية رفضت "الإيمان" برسالة الرسول الكريم. في الواقع تلك القبائل قالت إنها مؤمنة برسالة الرسول الكريم. لكنها رفضت "الاعتراف" بسلطة الصديق. وكان هذا حاسمًا. ثم اعتبرت أن أبناءها أحق بالزكاة التي

الهام مانع من أجل هوية الساهية طالبها بها الخليفة. فحوربت. ولم يكن غريبًا أن تجد من رفض هذه الحروب واعتبرها خطًا. وأول من اعترض عليها هو عمر بن الخطاب.

الصراع إذن كان دومًا على السلطة. والدين كان هامشًا. فمن تحاربوا كانوا كلهم يؤمنون برسالة النبي الكريم. فعلام كان القتال إذن؟

ولذا فإن الدعوة إلى العودة إلى عهد السلف الكريم، تبدو غريبة حقًا. هل نريد العودة إلى عهد مزقته الحروب والنزاعات؟ ثم إن هذا العهد كان يعكس واقع مجتمع شبه الجزيرة العربية الصحراوي في القرن السابع الميلادي.

واقعًا كان القتل فيه والغزو وسبي النساء جزءًا من الحياة اليومية.

واقعًا يرتبط بتاريخه.

هو جزء من تاريخي فلن أنكره.

أتعامل معه من ضمن معطياته.

لا أحكم عليه بمعاييرنا اليوم.

لكني أدين من يدعو إلى العودة إليه اليوم في واقعنا الحالي. فالقتل والغزو وسبي النساء لا محل له اليوم في مجتمعاتنا المدنية الحديثة.

هو انتهاك لحق الإنسان في الحياة والكرامة والأمان.

لكنهم يسمون "القتل والغزو وسبي النساء" "جهادًا".

و"المجاهد" هنا يدافع عن "الأمة".

فانتبها لما يطالبانكما به.

وهذه الثانية.

الثالثة، ترتبط برؤية الإسلام السياسي للدولة. فهو مقتنع أن الدولة "إسلامية"، و"لا حدود لها". ولو تُرك الأمر له، فإن حدودها هي العالم بأسره. ولذا سيصرخ في وجهكما: "لا تحدثني عن انتمائك الديني! الوطن انسه. وتذكر أننا مسلمون أولًا، وأخيرًا".

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

الوطن لا يهم كثيرًا.

"طز في الوطن"، هكذا قالها مرشد الإخوان في مصر مرة.

فانتبها لما يقوله.

والإسلام هنا، ذاك الذي يجمع تلك الأمة في كيان واحد، كالعادة، لونه واحد، صوته واحد، ورائحته واحدة.

يا الله يخنقني برائحته.

متطرف، متطرف.

متجهم متجهم.

متعنت متعنت.

معجون بالكراهية.

كراهية الآخر، أيًا كان هذا الآخر.

ولذا يكاد يكره نفسه.

وأكاد أجزم أنه لو نزل الرسول الكريم من السماء اليوم، وقال إن الدين كما يفسرونه لا علاقة له برسالته، لاعتبروه كافرًا.

فاحذرا، وحاذرا، وتمعنا في ما يقولونه لكما.

قراءة الإسلام السياسي للتاريخ تصر على أننا أمة، أمة تحارب.

وترفض أن ترانا كما نحن، متعددين.

وتصر أن لا إرادة للإنسان.

ثم تتعمد قتل حرية هذا الإنسان.

والمحك أنها تؤكد مرارًا وتكرارًا أن الهوية هي الدين.

لسان حالها: "أنت مسلم أولًا وأخيرًا". كررته علينا على مدى العقود الماضية حتى صدقها الكثيرون.

لكن الدين لم يكن يومًا هوية، أيها العزيزان.

الدين لم يكن يومًا هوية.

إلهام مانع من أجل هوية إلسالها؟

بل الدين اختيار.

أنا أختار هذا الدين أو غيره كي أنظم علاقتي الروحانية مع الخالق. وقد لا أختار أن أدين بأي دين. هي طريقة. ليست هوية.

ولذا لا تسموني مسلمة، فالدين ليس هويتي. بل وسيلتي إلى الخالق.

والهوية معقدة، متشابكة، لكن روحها إنسان.

الهوية إنسان.

إنسان.

إنسان يحب.

لا يكره.

فابحثا عنه فيكما، وستفهمان.

■ هناك قراءة ثالثة لتاريخ منطقتنا، قراءة إنسانية، أسردها عليكما في المقال التالي.

• «النداء»، العدد ٢٢٥، الاثنين ٢٢ فبراير ٢٠١٠

إلهام مانع من أجل هوية الساهي؟

### الوطن .. الإنسان ( )

### إلهام مانسع

من بين المواد التي أدرّسها في جامعة زيورخ مادة "سياسات شيه الجزيرة العربية".

عنوان المحاضرة الثانية فيها هي "التاريخ والأسطورة"! محورها هو عبارة واحدة: "التاريخ يكتبه البشر".

والتاريخ، عزيزتي الشابة عزيزي الشاب، مشكلتنا اليوم.

كيف نقرأ التاريخ؟

في محاضرة "التاريخ والأسطورة"، عادة ما أقرأ على طلابي وطالباتي عبارة: "الأسطورة تقول لنا إن الكونفدرالية السويسرية تأسست عام ١٢٩١، لكن الحقائق التاريخية تقول لنا إن سويسرا كدولة بين الدول الأوروبية لم تظهر إلى الوجود فعلًا إلا في القرن الخامس عشر".

وهذه العبارة ليست عبارتي، بل كتبها الباحث التاريخي السويستري المعروف أورليخ إيم هوف في كتابه "أسطورة سويسترا: الهوية، الأمة، التاريخ، ١٢٩١–١٩٩١".

أمهد لطالباتى وطلابى بهذه العبارة لأن تاريخ شبه الجزيرة العربية كتُب أيضا بصورة

إلهام مانع من أجل هوية إلساليك تعكس الرؤيـة الرسـمية للدولة، وهذه الصورة لا علاقة لها في أحيان كثيرة بحقائق ما حدث فعلًا على أرض الواقع.

لو قرأتما تاريخ المملكة العربية السعودية الحديث كما يُدرس في الكتب المدرسية، ستجدان أن الهدف منه هو أن يخلق علاقة ارتباط بين الحاكم والمحكوم، ولكن وفقًا لرؤية محددة: رؤية تصر على أن التحالف القائم بين أسرة آل سعود الحاكمة وأسرة آل الشيخ محمد عبدالوهاب كان ضروريًا لإنقاذ سكان أقاليم المملكة من التردي والضياع والزياغ، عن طريق الإسلام "الصحيح".

هذه القراءة للتاريخ تبرر لما حدث بعد ذلك في بدايات القرن الـ٢٠، من غزو لمناطق الأحساء والحجاز ثم عسير ونجران، ولتأسيس المملكة أيضًا.

والسؤال هو، هل كانت أقاليم المملكة فعلًا تعيش في حالة الضياع هذه؟ دعونا نطرح السؤال بصيغة أكثر تحديدًا، كيف كان حال منطقة الحجاز قبل ضمها إلى المملكة بعد حصار ١٩٢٥–١٩٢٦؟ كانت تحت الوصاية العثمانية، وكانت في الواقع قبلة للحجاج المسلمين من كافة أرجاء العالم، وكانت حاضرة مدنية. دعوني أكرر هذه العبارة من جديد: "كانت حاضرة مدنية". ولأنها كذلك ظلت إلى منتصف السبعينيات المقر الذي يضم السفارات والبعثات الدبلوماسية العربية والأجنبية. ولأنها كذلك، كان أبناؤها (الذين مثلوا الفئة الأكثر تعلمًا في المملكة) هم الكادر الإداري الذي بنيت عليه الدولة السعودية، إلى أن بدأت عملية نجدنة الإدارة في عهد الملكة فهد بن عبدالعزيز.

لم تكن وكرًا لمشركين.

ولم تكن تعانى من حالة انهيار أخلاقي وديني.

التاريخ هنا يبدو ملفقًا وفقًا لرواية الدولة الرسمية، خاصة إذا اعتبرت ما حدث من مروعات في الأحساء على سبيل المثال "فتحًا" "ابتهج" به سكان الأحساء من الشيعة.

بالنسبة لهم، كانت نكبة.

والتاريخ هنا يصبح تعديًا على الإنسان، عندما يتعلم الطفل في مدرسته أن مذهب والديه، رافضي ضال كافر، يستحق من يؤمن به القتل.

بنفس النسق، تصر كتب تاريخنا اليمني الحديث على تسمية الحرب الأهلية التي حدثت في صيف عام ١٩٩٤ على أنها حرب "انفصال".

"كانت حرب انفصال، لا حربًا أهلية". هذه هي الرواية الرسمية.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



وتصويرها على أنها حرب تهدف إلى انفصال، يحولها مباشرة إلى حرب بين "حق" و"باطل". في حين أن القول بأنها كانت حربًا أهلية، يضعها في سياقها الطبيعي: حرب بين شريحتين في القيادة الحاكمة للدولة اليمنية الموحدة، اختلفا على أسلوب الحكم، وفلسفة الدولة، وتنازعا في الوقت ذاته على القوة والسلطة، ولم يثق أحدهما في الآخر منذ لحظة توقيع اتفاقية الوحدة، ولذا كانت الحرب تحصيل حاصل.

أقول لطلابي إنه إذا كان من الطبيعي لكل المجتمعات والدول أن "تختلق" تاريخها إلى "حدٍّ مــا"، فإن المشكلة في شـبه الجزيـرة العربية أن هذا "الاختــلاق" يمهد في الواقــع "لهيمنة" فئةً محددة في الدولة على باقى فئات المجتمع.

وهنا المعضلة.

أقول لطالباتي إن من يريد أن يدرس هذه المنطقة عليه أن يدرك حقيقة أساسية، وهي أن كل دول المنطقة (في شبه الجزيرة العربية) دول جديدة. حديثة النشأة. قد تكون مجتمعاتها قديمة، لكنها كدول مازالت جديدة، وإن هذه الجدة، تفسر الكثير مما يحدث على أرض الواقع اليوم.

أقول لهن أيضًا إن هذه الدول منذ نشاتها وإلى يومنا هذا تواجه رؤيتين فكريتين؛ الأولى قومية عربية، تقول بوجود أمة إسلامية، تقول بوجود أمة إسلامية، وكلتاهما لا تعترفان بوجود هذه الدول بحدودها الجغرافية. وإن هاتين الرؤيتين تمثلان في الواقع محور الأزمة التي تمر بها دول المنطقة: هل هي دول لها حدود جغرافية وسيادة، ويعيش فيها مواطنون ومواطنات متساوون أمام القانون؟ أم هي جزء من أمة، بلا حدود، تجمعها قومية أو هوية دينية؟والمشكلة، أن كلتاهما لا تعترفان بمفهوم الإنسان، وحقوقه.

حقوقه.

كل منهما تضع أمام الإنسان تصنيفات وتضييقات تنسف مفهوم حقوق الإنسان الذي نعرفه اليوم من جذوره.

الفكر القومي العربي في كل تطبيقاته السياسية التي عرفناها في تاريخنا الحديث كان تجسيدًا للحكم الشمولي.

والفكر الإسلامي في تطبيقاته السياسية وتصنيفاته الفكرية لا يعترف بحقوق وحريات الفرد، ويُعرف الإنسان بأنه ذكرٌ مسلم!

ثم أذكّر طالباتي وطلابي بأن احتلال العراق للكويت دفع كل هذه الدول، ومعها دول المنطقة

الهام مانع من أجل هوية الساسية

العربية الأخرى، إلى مواجهة هذا السؤال.

الكويت أدركت أنها وإن كان بعض من مثقفيها يدعمون فكر القومية العربية، وبعض من ناشطيها يدعمون فكر الإخوان المسلمين، إلا أنها أولًا وأخيرًا دولة لها حدود جغرافية، وأن هناك شيئًا اسمه الكويت بالفعل، حتى لو كانت كتب التاريخ لم تأتِ على ذكر اسم الكويت قبل ٢٥٠ عامًا.

اليوم هي دولة ذات حيز ونطاق، يمثل التعدي عليه من دولة "عربية" أو "إسلامية" احتلالًا. كان اسمه احتلالًا، إذا كان مازال لدى البعض شك في ذلك.

ووقف مثقف و الكويت ومعهم ناشطو الإخوان كلهم جميعًا صفًا واحدًا دفاعًا عن الكويت، دفاعًا عن وطنهم.

وأقول لهما إن بعض كيانات المنطقة ستظل مصطنعة هشة قابلة للانهيار طالما لم تقر النخبة الحاكمة فيها بأن خلاصها هو في الإيمان بالإنسان في أوطانها.

بالتعامل مع هذا الإنسان، رجلًا كان أم امرأة، على أنه كيان راشد عاقل، له رأي، ويتمتع بحق الحرية والاختيار.

بالتعامل مع الإنسان في أوطانها على أنه مواطن يقف مع غيره من المواطنين متساويًا أمام القانون، بغض النظر عن هويته، دينية كانت، أو مذهبية، أو عرقية، أو لونية، أو نوعية (جندرية).

أقول لهما إن دول المنطقة لن تستمر، أكرر لن تستمر، طالما تظن أنها محصنة ضد الديمقراطية وحقوق الإنسان.

فاعتمادها على دعم أقلية مذهبية أو قبلية يظل هشًا، وبقاؤها مرهون حتمًا بدعم كافة شرائح المجتمع.

فالأحرى أن تبدأ بإصلاح نفسها، قبل أن ينقلب شعبها عليها، ويصبح الإصلاح ضمن إطار الدولة الواحدة مستحيلًا.

في المحاضرة الأخيرة من مادة سياسات شبه الجزيرة العربية، أودع طلابي وطالباتي بعبارة تحذير، أكررها كل مرة:

"ما قدمته لكما في هذه المادة هو قراءة من بين قراءات متعددة للتاريخ السياسي للمنطقة،

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



وهي وإن اعتمدت على مناهج بحث علمية، إلا أنها تظل ملونة بالعدسة التي أستخدمها في هذه القراءة، عدسة حقوق المواطن والإنسان. ولأنها كذلك، فإنها قد تكون متحيزة، متحيزة للإنسان. فلا تأخذا ما درّسته لكما على علاته. لا تصدقاني! بل دققا، وشككا، ثم انقدا، ولعلكما تصلان إلى رؤية مغايرة لما طرحته في هذا المادة. كلاكما له عقل، استخدماه".

في نهاية هذه العبارة، أرى الدهشة في عيون طلابي وطالباتي، لكنها دهشة ممزوجة برغبة متجددة في الاستزادة المعرفية عن المنطقة.

دهشـة الـذي اسـتفاق. كان يظـن أن مـن أمامه يخرجُ من فمهـا الحق، وها هي تقـول له: "لا تصدقنـي. الحقيقـة متعددة، ابحـث عنها في صورها المتعددة بنفسـك. لا تنتظر مني أن ألقنك المعرفـة. فـدوري أن أقدم لك إطارًا، تبحث فيه أو خارجه، في النهاية، عقلك مادام منهجه علميًا سيكون الحكم"!

لم يكن غريبًا لذلك أن مجموعات من طلابي وطالباتي عمدت إلى السفر في رحلات بحثية إلى المنطقة. أرادوا أن يعرفوها، ويكتشفوها بأنفسهم.

وفي الواقع، لا أظن أنهم كانوا سيرغبون في فعل ذلك، لو أن مضمون ما درسته لهم هو "كراهنة المنطقة".

على العكس، في نهاية تلك المادة، يصبح واضحًا جدًا، مدى حبى لهذه المنطقة.

أحبها إخوتي، أحبها.

تماما كما أحب لغتي. الرحم.

وهي جلدي، تلتصق بلحمي، أنا منها، لكني أختنق بواقع الإنسان فيها.

ولأنى أختنق،

أنتقد.

■ في المقال القادم أحدثكما عن الخلافة والإخوان. وساحدثكما عن العلمانية. تلك التي أؤمن بها.

● «النداء»، العدد ۲۲۷، الاثنين ٨ مارس ٢٠١٠



## "معًا مع حسن البنا ضد الحداثة" ١

#### إلهام مانسع

لم يكن شيخًا.

أعنى حسن البنا.

لا.

كما لم يكن إمامًا، لا أكبر ولا أصغر.

كان معلمًا في مدرسة ابتدائية بمدينة الإسماعيلية في مصر..

ووجهته الدينية بدأت عندما أصبح من مريدي شيخ الطريقة الحصافية الصوفية عبدالوهاب الحصافي. ذاك الذي كان يوصي مريديه دومًا، بألا يرددوا كلام "الملاحدة والمبشرين".

فتأثر الشاب. ثم خرج علينا بحزب سياسي: الإخوان المسلمين.

حسن البنا عاش في بدايات القرن العشرين.

فترة مخاض.

العالم يتغير بسرعة تسرق الأنفاس. الأفكار تتوالد وهي تلهث، ثم ترفس ما كان قبلها كي

إلهام <mark>مانع ً</mark> من أجل هوية إلساليم؟



• حسن البنا

تحل محلها، عادات وتقاليد تزول، تزيحها أنماطُ أخرى بقيم جديدة، ودول عظمى تتهاوى، لتحل محلها أخرى.

العالم كان يتغير، ويعيش فترة مخاض.

وحسن البنا عايش هذه الفترة. بكل ما فيها من تغيير. بكل ما فيها من تجديد. وبكل الخوف والفزع الذي يثيره التغيير.

بكل الخوف والفزع الذي يثيره التغيير.

الهام مانع من أجل هوية الساهية عايش فترة بدأت فيها نساء الطبقة الوسطى والعليا في مصر في الخروج من الحرملك. خرجن من الحرملك –تقليد وعادة أخذتها مصر عن أتراك الدولة العثمانية.

يفصل فيها المقتدرون نساءهم ويعزلونهن عن العالم.

كسرن القيد. وبدأن في خلع النقاب، الواحدة بعد الأخرى. خرجن من الظلام إلى الحياة. أردن أن يتعلمن، أردن أن يعشن. يتنفسن هواءً طلقًا، ويمارسن دورهن في مجتمعهن.

أردن أن يكُنُّ.

ما أحمل الحياة عندما نعيشها.

وأقول المقتدرين من المصريين عامدة.

فالغالبية الساحقة من الشعب المصري، التي كانت تعيش في الأرياف، لم تكن لتفكر في مثل هذا "الترف الإقصائي"، في فصل نسائهم في حرملك. ما كانت قادرة على ذلك. فالمرأة والرجل كانا يعملان معًا في الحقل، يزرعان الأرض بأيديهما، ولأنهما جزء من الطبيعة، لم يكن من الطبيعي أن ترتدي المرأة الفلاحة رداء أسود يقيد حركتها وهي تعمل، كما لم يكن من الطبيعي أن تخطي وجهها وتخنق أنفاسها، وهي تنحني على الأرض تبذر، تزرع، تسمد، وتحصد. وفوق كل هذا ترعى أسرتها وأطفالها.

كانت عادة، عادة غير طبيعية. ضد طبيعة الإنسان. تخنق المرأة. تقيدها في شرنقة. وتمنعها من أن تمارس حياتها كما أراد الخالق لها أن تُمارس. فنبذتها المرأة المصرية الفلاحة.

ما أجمل الحكمة عندما ندركها بالفطرة.

فقط المقتدرون كانوا قادرين على عزل نسائهم. لم يكونوا حكماء. كانوا مقلدين. قلدوا غيرهم دون أن يفكروا. ففرضوا التعاسة على نسائهم.

لكن الزمن كان يتغير، والنساء أدركن بعد أن تعلمن وقرأن أن عزلهن قيدٌ يتناقض مع الطبيعة. وأنها عادة. فقط عادة، يمكن تغييرها، وإدانتها أيضًا.

فخلعن النقاب.

أنتِ أيضًا قادرة اليوم على خلعه.

اخلعيه أنت أيضًا.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

797

واخرجي إلى الحياة.

وكوني.

كونى ما تريدين.

\_\_\_

حسن البنا عايش هذه الفترة.

كان يرى تغييرًا اجتماعيًا يتجسد أمام عينيه.

لم يرَ فقط النساء يخرجن من الحرملك. بل رأى المجتمع كله يتغير.

المرأة تخرج لتتعلم، والأسر معها تتغير.

والقيم تتغير.

فرعٌ يتغلغل في نفس حسن البنا. عالمه يتهاوى. يتمدن. الحداثة تمتد إليه. وهو يقف جامدًا. لا يريد أن يتغير. لا يريد أن يتمدن. يريد عالمه كما كان.——الأهم، أن حسن البنا كان يرى العالم السياسي كما فهمه يتهاوى أما ناظريه.

الدولة العثمانية، الخلافة الإسلامية كما كان يسميها، تنهار.

انقسمت أجزاؤها، تبعثرت، بعضها استقل، وغيرها استُعمر، أو وُضع تحت وصاية.

والدولة العثمانية نفسها، انكمشت لتصبح الدولة التركية.

والدولة التركية، أمله، تلك التي كان يأمل أن ترفع لواء الخلافة، رفضت رفع ذلك اللواء. كانت حكيمة هي الأخرى.

أدركت، لحسن حظها، أن الزمان غير الزمان، وأن المستقبل لدولة حديثة، لا لخلافة عثمانية مهترئة متهالكة.

المستقبل للحداثة.

كمال أتاتورك جاء، ألغى منصب الخلافة، عزل الخليفة، وأحل محل نظام الخلافة نظامًا جمهوريًا يقوم على مبدأ القومية الوطنية: "نحن أتراك. ومسؤوليتنا تجاه وطننا. تركيا".

فتهاوى النظام السياسي الذي اعتبره حسن البنا نموذجه.

كان أتاتورك رجلًا طموحًا لديه رؤية للمستقبل، أدرك أن تركيا التي يحلم بها لن تكون قوية

الهام مانع من أجل هوية الساهية ما لم تكن مهيأة للمستقبل، ولكي تكون كذلك، عليها أن تتبنى نظامًا سياسـيًا جديدًا، يُمكِّنها من الدخول إلى الحداثة.

فجعل العلمانية أساس الدولة التركية الحديثة.

فُصلَ الدين عن الدولة.

لم يقل للناس كفوا عن الإيمان بالله.

كل ما قاله، إن الدين مكانه الحيز الخاص.

أن تؤمن أو لا تؤمن شأنك أنتُ وأنت. شأنكما الخاص.

لكن الحيز العام لا يحكمه الدين. الدين ينظم علاقة الإنسان بالله. لكن علاقة الإنسان بالله. لكن علاقة الإنسان بالدولة يحكمها القانون. والقانون يجب أن يكون علمانيًا كي تستطيع الدولة أن تتعامل مع مواطنيها بحياد، أيًا كان هذا المواطن: مسلمًا، ملحدًا، سنيًا، صوفيًا، شيعيًا، مسيحيًا، يهوديًا، رجلًا، امرأة...

المواطنة هي المحك.

لا الدين.

الدين لا يجب أن نقحمه في تنظيم حياتنا السياسية والقانونية والاجتماعية (قوانين العائلة).

مكانه الحيـز الخاص. حيث تؤمن أو لا تؤمن. وعندما تضعه في ذلك الحيز، يمكنك بالفعل أن تكتشف معنى الروحانية. إذا رغبت في اكتشاف تلك الروحانية.

ولهذا أعتبرُ العلمانية الجوهر الذي لا يمكن الاستغناء عنه لبناء دولة مدنية حديثة.

لا أعتبرها شتيمة. لا أعتبرها بعبعًا يخيف.

بل أقولها ببساطة: أنا علمانية.

علمانية.

ثم أضيف عبارة: علمانية مدعمة باحترام حقوق الإنسان والمساواة بين الجنسين، كي لا

إلهام مانع من أجل هوية المساهية

495

نسقط في الفخ الذي سقطت فيه تركيا بعد أتاتورك. كانت علمانية، لكنها لم تحترم حقوق أقليتها الكردية، وكانت شرسة في العقود الأولى في قمعها لحرية التعبير.

أتاتورك لم يكتف بذلك.

زاد على ذلك بأن أدرك، وكان على حق مرة أخرى، أن التغيير إلى الحداثة كي يتجسد يبدأ مع المرأة.

منع النقاب.

وسن القوانين، الواحد تلو الآخر.

منح المرأة حقوقها السياسية، ثم غير قوانين الأسرة، وحولها إلى قوانين مدنية بعد أن كانت مستمدة من قواعد الشريعة الإسلامية، وتبنى القانون السويسري للعائلة، الذي وإن كان أبويًا في رؤيته وقواعده، إلا أنه مهد الطريق لمفهوم المساواة بين الرجل والمرأة في العلاقات العائلية. لم يعد من حق الرجل أن يطلق زوجته بكلمات ثلاث: طالق، طالق، طالق.

بل أصبح من حق الرجل والمرأة الطلاق من خلال تقديم طلب إلى محكمة مدنية محايدة. كمال أتاتورك كان برى المستقبل بعينيه.

يراه.

وكان يدري أن الدولة العصرية تحتاج إلى أسرة مكونة من رجل وامرأة، وعددٍ من الأطفال، حبذا لو كانا طفلين.

الدولة القبلية في المقابل، تحتاج إلى رجل و٤ زوجات وجيش من الأطفال.

لكن دولة القبائل لا تحمى الإنسان فيها.

دولة القبائل تقتل الإنسان فيها.

ولأن المستقبل للحداثة، أرادها أتاتورك معاصرة.

وحسن البنا كان يتابع كل هذا.

من بعيد.

الهام مانع من أجل هوية الساكية

من مصر.

يرى العالم كما يتمناه، كما يتصوره، ينهار، يتغير، يتبدل.

وهو لا يريده أن يتغير.

لا يريد المرأة كما أرادها أتاتورك.

لا يريد الدولة كما نظمها أتاتورك.

لا بريد المجتمع والأسرة كما تصورهما أتاتورك.

فخرج علينا ببدايات فكر حزب الإخوان المسلمين السياسي.

هو حزب. وسياسي. يستخدم الدين كغطاء. غطاء فقط.

وفكره في الواقع لم يكن أكثر من محاولة يائسة من شخص متدين للوقوف أمام زحف الحداثة.

لا يريدها دولة حديثة، لا يريدها وطنا لمواطنين متساوين أمام القانون، تمامًا كما لا يريدها امرأة حديثة.

أساس ذلك الفكر، كما روج له حسن البنا، يتلخص ببساطة في كلمات ثلاث: "الشريعة، الجهاد، الأمة".

■ في المقال القادم سابداً بكلمة الشريعة كما وصفها حسن البنا، ثم أعرض لكما موقفي الذي يتلخص في عبارة "حان الوقت كي نكف عن استخدام الشريعة في تنظيم شؤون الأسرة والحياة".

• «النداء»، العدد ۲۳۰، الاثنين ۲۹ مارس ۲۰۱۰



# الشريعة ليستعادلة 🕔

### إلهام مانسع

إذن.

كان حسن البنا يتابع التغييرات التي تصيب مجتمعه... خائفا.

يرى العالم كما يتمناه، كما يتصوره، ينهار، يتغير يتبدل.

ولأنه لا بريد لعالمه أن يتغير، لا بريد المرأة كما أرادها أتاتورك، سافرة مستقلة متحررة، ولا يريد الدولة كما نظمها أتاتورك، دولة حديثة تقوم على مفهوم المواطنة لا الدين، لكل هذا خرج علينا بفكر حزبه السياسي.

حزب الإخوان المسلمين.

شخص متدين يحاول أن يقف أمام زحف الحداثة، فقرر أن بواجهها بفكر جوهره بسيط، إن لم ىكن ساذجًا.

وأكاد أجرم أنه لولا الخواء الفكرى الذي عاشته مجتمعاتنا في نهاية الستينيات والسبعينيات بسبب قمع الدولة وبطشها، لما قُدّر لهذا الفكر أن ينتشر كما نراه اليوم.

إلهام مانع من أجل هوية إلى المراكبة الجوهر كان بسيطًا: "علينا أن نطبق الشريعة في حياتنا".

هذه الفكرة ابتكرها حزب الإخوان المسلمين.

أقول ابتكرها لأن حسن البنا حوّل "مجموعة من القوانين" كانت تتطور مع الزمن إلى "فكرة مقدسة"، تطبيقها يجعلنا "أشخاصًا أفضل"، والمس بها يصبح "مسًا بالإيمان ذاته".

لاحظا أنه قبل ذلك لم يفكر أحد في "تطبيق الشريعة" كهدف أسمى للدولة.

كانت الدولة العثمانية ومصر وتونس (باعتبار أن مصر وتونس حازتا على تجربة راسخة في سيطرة الدولة المركزية) تطبقان هجينا من القوانين، بعضها مستمد من القوانين الرومانية والفرنسية والبريطانية، والبعض الآخر من الفقه الإسلامي، وكانت كلٌ منها تطور فيها بما يتماشى مع الزمن والحاجة.

وهو أمر منطقي. فالقوانين إنما توجد كي تنظم بيئة وواقع الإنسان، ولذا يجب تطويرها وتغييرها بما يتماشي مع ذلك الواقع. ليست مسبوكة من الحجر الصلا، لا يمكن مسها. بل قواعد الهدف منها تنظيم حياتنا بما يتلاءم مع العصر الذي نعيش فيه.

الدولة العثمانية بدأت عمليًا في علمنة قوانينها قبل انهيارها بعقود طويلة في ما عُرف بحركة التنظيمات الإصلاحية، ومصر مهدت لتطبيق المساواة بين أبنائها بغض النظر عن الدين بسبب القوانين العلمانية التي بدأت في تطبيقها مع حركة محمد علي باشا النهضوية، وباي تونس كان أول من أخرج دستورًا في منتصف القرن التاسع عشر؛ في ١٨٦١، قنن فيه مفهوم المواطنة والمساواة.

فكرة حسن البنا أرادت أن تتجاهل هذه الحقائق، وككل الأفكار الشعبوية ظلت بسيطة.

يقول في مذكرات الدعوة والداعية: "إن ما في المجتمع من فساد وشر وسوء، ناتج من تركنا لأحكام الإسلام، وإلى وجوب الدعوة إلى تصحيح هذا الوضع، وإلا كنا أثمين. إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبذل التضحية فريضة وواجب. وإن الطريقة الفردية وحدها لا تكفي".

الفساد والشر والسوء الذي عناه حسن البنا كان يتعلق بتغييرات اجتماعية تلحق بعالمه، المرأة تخرج إلى الحياة من شرنقة الحرملك، وتنزع عنها السواد، والأسر تتنزه في الحدائق،

إلهام مانع من أجل هوية الساهية والمقاهي تفتح أبوابها للجمهور، والشباب يقبلون على السينما والموسيقى.

بكلمات أخرى، كل ما له علاقة بالمدنية والجمال والحياة كان مغضوبًا عليه من قبل حسن البنا وفي الواقع، كان الرجل أمينًا مع فكره، فالفكر الديني عندما يتطرف يكره الحياة والجمال والألوان، ويريدها سوداء، حالكة، مكفهرة، غاضبة، متجهمة.

هل نسيتم وجوه علمائنا السلفيين ونظرائهم في إيران؟

حسن البنا كان مقتنعًا أن ما يصفه بالفساد، وأصفهُ أنا ببهجة الحياة الحلوة، تجب مواجهته من خلال العودة إلى أحكام الإسلام.

كأن الناس حينها لم يكونوا مسلمين كفاية!

وفي الواقع كانوا مسلمين، وربما عايشوا روحانية لا نعرفها اليوم رغم هوجة التأسلم الشعبي الشرسة التي نشاهدها في كل أنحاء البلدان العربية، ونراها في مظاهر، مظاهر، مظاهر، لا تعنى في الواقع شيئًا.

لكنه لم يكن يريدها روحانية.

المسئلة بالنسبة له لا علاقة لها بالإيمان بالله من عدمه. كانت فكرة سياسية، يريد منها وحزبه الوصول إلى السلطة.

ما أراده هو وحزب الإخوان المسلمين من بعده هو دولة دينية، تستبد بالكهنوت، ولذلك كان طبيعيًا أن يكمل عبارته أعلاه بالقول إن "الطريقة الفردية في الإيمان لا تكفي". لا تكفي لأنه لا يتحدث عن إيمان بالله. ما يريده هو السلطة والحكم من خلال ما اعتبره هو أحكام الله.

لكنه في كل أحاديثه ورسائله ظل غامضًا عندما يتصل الأمر بما يعنيه بـ"أحكام الله" هذه.

يقول في مذكراته: "نحن مسلمون وكفى، ومنهاجنا منهاج رسول الله وكفى، وعقيدتنا مستمدة من كتاب الله وسنة رسوله وكفى".

لم يستطع يومًا أن يعرّف لنا ما يعنيه بالشريعة.

هل هي كل الأحكام الفقهية التي تطورت عبر القرون الأربعة عشر الماضية؟ هل هي الأحكام الواردة في القرآن والسنة والإجماع والقياس؟ وإذا كان الأمر كذلك، فوفقًا لأي مذهب؟ هل هي سنية أم شيعية أم زيدية؟ هل تدخل فيها الأحكام الصوفية؟ وإذا كانت سنية فوفقًا لأية مدرسة فقهية؟ الحنبلي، الشافعي، الحنيفي، أم المالكي؟

الهام مانع من أجل هوية الساهية حسن البنا لم يكن يعرف في الواقع عمّ يتحدث. فالرجل كما قلت لكما لم يكن متبحرًا في علوم الدين ولا الدنيا. كان شابًا حاز على دبلوم تعليم متوسط لكنه كان يؤمن بفكرته البسيطة، واستطاع أن يجمع حوله مريدين، مثله، يؤمنون بالأفكار البسيطة طالما ظلت عامة.

عامة.

إذا تمعنتما في فكر حسن البنا، وفكر الإخوان المسلمين تحديدًا، ثم فكر الإسلام السياسي عمومًا، ستلاحظان دومًا أن فكرهم يتحدث بصورة عامة، عامة.

عامة.

وهو عام عمدًا. لأن العموم قادر على دغدغة العواطف الدينية. وقلت سابقًا وأكررها من جديد إن شعوبنا طيبة. تحب الله. وتصدق من يحدثها باسم الله. وتنسى دومًا أن من يحدثها يحدثها بلسانه، وأن الله لا علاقة له بطموح هؤلاء إلى السلطة.

فكرة حسن البنا كانت عامة: "منهاجنا منهاج رسول الله وكفى".

من يجرؤ على الاعتراض على منهاج الرسول الكريم؟

لكن انظرا إلى الكيفية التي تم بها تحديد هذه الفكرة العامة في الواقع من خلال إجراءات وقواعد مفصلة، وسيتبدى لكما على الفور القيود الصارخة التي تفرضها أفكار حسن البنا العامة والإسلام السياسي على حياة الإنسان، حريته، وعلى مفهوم المساواة والعدالة.

تذكرا ما حدث في غزة بعد وصول حماس إلى السلطة. في البداية كان الناس متحمسين لوصول هذه الحركة بسبب شعاراتها البراقة وفساد حركة فتح. لكن عندما خلت الساحة لحماس في غزة وبدأت في فرض رؤيتها الدينية، أدرك الجميع مدى جبروت الحكم الديني، وكيف يزرع الخوف في قلوب الناس، ويخنق حريتهم.

غابت الألوان.

وعندما اختارت الحركة أن تحارب فكرة، انقضّت على عيد الحب.

أليس غريبًا أن يخاف هذا الفكر من الحب إلى هذه الدرجة؟

لا. ليس غريبًا.

فهو يدرك أنه والحب نقيضان.

إلهام مانع من أجل هوية إلساليك

4..

حسن البنا اختصر كل التاريخ الغني الثري لقواعد الفقه الإسلامي في كلمة واحدة أسماها شريعة". ومن بعده حمل لواء الشعار كل الحركات الإسلامية وبعض الدول الإسلامية.

لكن الشريعة كما يراها وكما تطبقها كل الأنظمة الدينية الإسلامية اليوم، ليست عادلة. الشريعة، أكرر، ليست عادلة.

أقولها بلا مواربة لأني على قناعة بأن الطريقة المباشرة في التعبير تصل بالمعنى إلى مبتغاه.وأقولها بلا مواربة لأن طريقتنا غير المباشرة في التعبير والرقص حول الحقائق أوصلتنا إلى حالنا اليوم: هوس ديني لا يؤمن بالله، بل بالطقوس والشكليات.

وأقولها بلا مواربة لأنه حان الوقت أن نضع النقاط على الحروف: الدولة الدينية التي تطبق مفاهيم الشريعة على أفراد مجتمعها اليوم تنتهك حريات أفرادها، وتميز في معاملتها بين مواطنيها، وتقهر المرأة والأقليات الدينية فيها.

هذه الدولة ليست عادلة. ومنهاجها ليس عادلًا.

الشريعة ليست عادلة لأنها تقدم مفهومًا دينيًا لقواعد قانونية تعكس واقعها الاجتماعي الذي انبثقت منه، أي في الأغلب القرون الثلاثة الأولى من تاريخ الدولة الإسلامية، لكنها اليوم لا تتماشى مع واقع القرن الحادي والعشرين.

ليس من العدالة اليوم أن نقطع يد السارق، وأن نلحق به عاهة مستديمة.

هذا العقاب يتماشى مع مجتمع القرن السابع الميلادي، لكنه بالتأكيد عقاب بشع اليوم.

وتمامًا كما كففنا عن استخدام الجمال في تنقلاتنا وسفرياتنا بين عواصم الدول، ولجأنا إلى استخدام الطائرات ووسائل النقل الحديثة دون أن نجد غضاضة في ذلك، حري بنا أن نصل إلى قناعة أن عقاب السارق هو السجن، وأن الأفضل بعد ذلك إعادة تأهيله كي يتمكن من الاندماج في المجتمع كعضو نافع من جديد.

قطع يده سيلحق به عاهة مستديمة، لن تمكنه من العمل، وتحوله إلى عالة على المجتمع. ولأن الأمر كذلك، فيجب ببساطة القول إنه ليس من المنطقي الدعوة إلى تطبيق مثل هذه العقوبات البدنية.

مثل هذه العقوبات عفا عليها الزمان. والكف عن تطبيقها ليس رديفا للكف عن الإيمان بالله

الهام مانع من أجل هوية الإسالية

تعالى.في الواقع لا توجد علاقة بين الأمرين.

ألم نكف عن الحديث عن التسري بالجواري وتملك العبيد، رغم أن هذا الحديث موجود في القرآن نفسه؟ اليوم لن يجرؤ شخص، إذا تجاهلنا المهووسين من السلفيين ممن يعيشون في القرون الوسطى، على الدعوة إلى تملك العبيد.

لا أرى ما يمنع من تبني قوانين وقواعد مدنية تنظم حياتنا بصورة تعكس مفاهيم اليوم للحقوق والحريات.

أكره أن يكون حديثي عامًا هو الآخر.

قلت لكما إن قواعد الشريعة المعمول بها اليوم، حسب رأيي، ليست عادلة.

وكى أوضع موقفى سأضرب لكما مثلًا.

في المقال القادم سأعقد لكما مقارنة بين قواعد الشريعة الخاصة بالمرأة في الأسرة، والقواعد المعمول بها في القانون السويسري للأحوال الشخصية، وهو القانون الذي عُدل في ١٩٨٨ كي يتماشى مع اتفاقية القضاء على كافة أشكال التمييز ضد المرأة الأممية.

بعدها سأسألكما: أيهما أعدل؟

وإلى ذلك الحين، أسألكما التأنى في تكفيري.

• «النداء»، العدد ٣٣٣، الاثنين ١٩ أبريل ٢٠١٠

إلهام مانع من أجل هوية المساهي؟

# قانون مدني علماني عادل

إلهام مانسع

قلت لكما في المقال السابق إن قوانين الشريعة ليست عادلة.

لكني أكدت في الوقت ذاته أن قولي هذا لا يعني أني أتحدث من خارج دائرة الإسلام، بل أتحدث من داخلها.

وقلت لكما أيضًا إني لا أريد أن أتحدث بصفة العموم، تلك التي يتقن صناعتها أتباع حزب الإخوان المسلمين، وأقرانهم من السلفيين أو المتحزبين باسم الله.

وأفضل لذلك أن أقدم لكما مثالًا واضحًا محددًا، وأن أقارن بين قانون الأسرة السويسري لعام ١٩٨٨ وقوانين الشريعة الإسلامية الخاصة بالعلاقة بين الرجل والمرأة داخل العائلة.

أقارن بينهما لأني أتعامل مع قوانين الشريعة الإسلامية على أنها منظومة قانونية... إنسانية.منظومة قانونية وضعها بشر.

وفقًا لهذه الرؤية فإن الشريعة الإسلامية عبارة عن قوانين، مجرد قوانين، صاغها علماؤنا

الهام مانع من أجل هوية المسالمية



الأفاضل على مدى القرون الماضية، لتنظيم شؤون المجتمع الذي كانوا يخاطبونه. وكما أن المجتمعات والعادات والتقاليد تتغير مع تغير الزمن، كذلك يتوجب تغيير القوانين بما يتماشى مع العصر الذي ينظمونه. الشريعة ليست استثناء.

ورغم أن أحد مصادر الشريعة الإسلامية هو القرآن الكريم، فإنها تظل إنسانية. نظم قوانينها بشر.

لا أضفى صفة القداسة على الشريعة الإسلامية. لأنها ببساطة ليست مقدسة.

فكر الإسلام السياسي هو الذي أضفى هذه القداسة على الشريعة الإسلامية، هو الذي ظل يتحدث عن الشريعة كما لو كان تطبيقها سيخرجنا من كل المأزق السياسية والاقتصادية والاجتماعية التى تمر بها مجتمعاتنا. وكل ما نجح فيه هو إعادتنا قرونًا إلى الوراء.

أصبح من مطالبهم اليوم اغتصاب الطفلة باسم الشريعة. ويتعمدون استخدام الشريعة كبديل لاسم الله. باسم الله نغتصب الأطفال؟ أي عار هذا يا رحمن.

آخر مثال على ذلك الحملة التي يشنها شيخنا الزنداني ضد قانون يمنع زواج الطفلات في اليمن. يريد للطفلات، بنت الثامنة، بنت التاسعة، بنت العاشرة، أن يُغتصبن.

لا يريدهن طفلات. يأبى عليهن أن يعشن طفولتهن، أن يلعبن، أن يتعلمن، وأن يكن. يريدهن دمى، يستغلهن جنسيًا، كأنهن أشياء، لا روح لهن، لا إحساس.

أشياء يضاجعها ولا يخجل.

أين الحياء يا شيخنا؟

فكر الإسلام السياسي هو الذي أضفى صفة القداسة على الشريعة، يشبع بها خيالاته المريضة، ويستخدمها في الوقت ذاته كشماعة لتحقيق مأربه السياسي، كي يحوز على السلطة والقوة.

ولنا في شيخنا مثال. فهو يهدد الحكومة اليمنية بمسيرة مليونية إذا صدر قانون يمنع زواج الطفلات، ويلمح لها في الوقت ذاته "حذار من الاقتراب من تيارنا الديني الداعم للفكر الجهادي".

لا تنسيا اسم الجهاد الحقيقي، اسمه إرهاب.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

ما علىنا.

لنبدأ إذن هذه المقارنة.

سأستخدم ثلاثة محاور للمقارنة: النواج، الطلاق، ثم الإرث. وسنأركز في هذا المقال على القانون السويسري، على أن أعود إلى قوانين الشريعة الإسلامية في المقال القادم.

قانون الأحوال الشخصية السويسري لا يستخدم كلمة ذكر أو أنثى، رجل أو امرأة، في بنوده.

لا يستخدمها.

يشير دائمًا إليهما بصيغة الزوجين، أو طرفى العلاقة.

بكلمات أخرى، هو يستخدم لغة محايدة، لا ترى أن هناك فرقًا بين الذكر والأنثى في الحقوق والواجبات.

لا فرق بين الذكر والأنثى في الحقوق والواجبات.

هذا لا يعني أنه لا يرى بوجود فروقات بيولوجية بين الذكر والأنثى. هذه الفروقات طبيعية، لكنها لا تعنى كما لا تبرر أية تفرقة عنصرية تمييزية بينهما بسبب نوع أحدهما.

فكون المرأة خُلقت امرأة ليس نقصًا في كيانها. ليست أدنى. بل هي إنسان كامل الصفات والخصائص والقدرات. والرجل أيضا مثلها. هو إنسان. كامل الصفات والخصائص والقدرات.

كلاهما إنسان. ولذا هما متساويان.

بكلمات أخرى، هو يتعامل مع الرجل والمرأة على أنهما شخصان بالغان عاقلان يتحملان مسؤولية نفسيهما، لا يخضعان لوصاية، ولذلك هما متساويان.

على هذا الأساس يبنى القانون بنوده.

ولذلك يمهد لهذه الرؤية في المادة ٨، البند الثالث، عندما يقول إن "الرجل والمرأة متساويان، وعلى القانون مسؤولية توفير المساواة القانونية والفعلية لهما...".

ليست مساواة قانونية فقط تلك التي نسعى إليها، بل نريدها أيضا فعلية، ولذا يجب أيضا تطبيقها على أرض الواقع. أمر أدركه القانون السويسري عام ١٩٨٨.

الهام مانع من أجل هوية الساهية عندما يتعلق الأمر بالـزواج، ينص القانون في المادة ٩٤ "كي يتم الزواج، يتوجب أن يكون العروسان قد أتما السنة الثامنة عشرة من عمرهما، وأن يتمتعا بالمقدرة على التمييز".

لا توجد وصاية هنا على العروسين، رجلًا كان أو امرأة. مادام الشخصان، الرجل والمرأة، بالغين، واختارا الزواج، فإنهما قادران على فعل ذلك.

المرأة والرجل وفقًا لهذه الرؤية مستقلان لا يحتاجان إلى وصاية أو ولاية. وهما قادران على الاختيار، لأنهما ولدا أحرارًا.

ولد الإنسان حرًا.

وحريته تستلزم حقه في اختيار شريك حياته. رجلًا كان أو امرأة. دون وصاية. دون قهر. لكن كي يفعل ذلك، عليه أن يكون بالغًا.

الأطفال لا يتزوجون. الأطفال يلعبون.

هكذا يفكر أصحاب العقول.

ونحن لنا عقول.

حبذا لو استخدمناها.

على صعيد آخر، لا يضع القانون السويسري معوقات أمام زواج الأفراد بسبب اختلاف الدين. في الواقع لا يضع القانون السويسري أية معوقات أمام زواج شخصين مادام الاثنان غير متزوجين، ولا تجمع بينهما صلة قرابة عائلية.

من حق المسيحية أن تتزوج من المسلم، أو من البوذي أو اليهودي أو الملحد. والعكس صحيح مادام الاثنان ينتميان إلى النوع البشري، يمكنهما الزواج.

اختلاف الدين ليس سببًا لمنع الزواج.

هذه الرؤية أخذت وقتها حتى قُبل بها المجتمع السويسري.

ففي الماضي، تماما كما اليوم لدينا، كان من الصعب على فتاة تنتمي إلى الديانة الكاثوليكية المسيحية الزواج من شاب مسيحي بروتستانتي، ناهيك إذا كان ينتمي إلى ديانة أخرى. المجتمع نفسه كان يرفض ذلك.

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية الساليات لكن المجتمعات تتطور، ولذا عكس القانون السويسري عام ١٩٨٨ هذا التطور في الرؤية: "مادام الاثنان ينتميان إلى النوع البشرى، يمكنهما الزواج".

والمسألة لدينا ستأخذ أيضًا وقتها.

لكنها ستتغير.

سيئتي يوم يمكن فيه للمسلمة أن تتزوج من أي رجل كان، إذا أرادت، إذا رغبت، طالما ينتمي إلى النوع البشري.

لأن المحتمعات تتطور.

ونحن شعوب قادرة على التطور.

في حالة الطلاق لا يفضل القانون الرجل على المرأة، أو العكس، بل يلتزم بوعده: كلاهما متساويان. ولذلك كي يتم الطلاق يجب أن تنظر فيه محكمة. الطلاق هنا ليس حقًا للرجل. ليس لعنة أو سلاحًا يسلطه على المرأة كي يروعها.

الطلاق هو "حل"، "حل مر"، "حل مؤلم"، يلجأ إليه الطرفان إذا لم يتمكنا من الحياة معًا كزوجين.

وهنا يوجد نوعان من الطلاق: النوع الأول هو الذي يمكن البت فيه سريعًا إذا اتفق الزوجان على الطلاق.

مادام قرر الزوجان أن استمرار الحياة الزوجية مستحيل، فإن المحكمة ستحترم قرارهما وتصدر قرار الطلاق. هما بالغان. عاقلان. كلاهما إنسان. وإذا اتفقا على الافتراق فإن من واجب القانون أن يحترم هذا القرار.

لكن إذا رفض أحدهما الطلاق، رجلًا كان أو امرأة، فإن المحكمة هنا ستصدر حكم الطلاق بعد فترة انفصال بين الطرفين مدتها عامان، أو إذا تقدم أحدهما بطلب يؤكد فيه استحالة الحياة الزوجية لعدم اتفاق الشريكين. الافتراق ممكن إذا تعسف أحدهما، رجلًا كان أو امرأة، لكن له شروطًا، يمكن الإيفاء بها.

إلهام مانع من أجل هوية إلاساكية ما الذي يحدث بعد الطلاق؟ ما هي الحقوق المالية للطرفين؟

كل ما بناه الزوجان وجمعاه معًا في فترة حياتهما الزوجية، يتم اقتسامه بينهما بالمساواة، حتى لو كان أحد طرفى العلاقة لا يعمل.

بالمساواة.

فالحياة الزوجية هي تعاون مشترك بين طرفين، وبقاء أحدهما في المنزل لرعاية الأطفال، هو أيضًا عمل. وعمل مهم.

ولذلك الثروة التي جمعاها، أو البيت الذي بنياه، أو، أو، يتم اقتسامه بينهما.

بالمساواة.

مىدأ عادل.

إذا كان هناك أطفال فإن الوصاية يمكن أن يتمتع بها الأب والأم معًا، بالمناصفة.

لكن القانون يحبذ بقاء الأطفال لدى الأم. رؤية عادلة تتحيز لاحتياجات الطفل.

وفي كل الأحوال فإن الوصي على الأطفال، أي الأب أو الأم، أو الاثنان معًا، يتمتع بحق تولي الشؤون القانونية للطفل وتمثيله. لا فرق هنا بين رجل وامرأة.

والمحك في كل هذا هو مصلحة الطفل. كل ما يصب في مصلحة الطفل سيكون المعيار الذي تستخدمه المحكمة كي تصدر قرارها. هكذا ينص القانون. هكذا يُطبّق القانون.

وبنفس النسق، فإن الشخص الذي يعمل في العلاقة الزوجية هو الذي يتوجب عليه أن يدفع مبلغًا شهريًا لإعالة أطفاله.

أقول الشخص، لأن هذا يعني أنه إذا كان الرجل لا يعمل والزوجة تعمل فهي التي ستدفع المبلغ.

هنا لا يميز القانون فعلا بين الرجل والمرأة، كما لا يتعامل مع المرأة على أنها كائن ضعيف. في الواقع، هي كائن قوي، قادرة على الاعتماد على نفسها، وعلى إعالة نفسها وغيرها.

من جديد، هذه الرؤية في القانون السويسري تعكس التغير الذي حدث في المجتمع، وتغير رؤيته للمرأة. ليست كائنًا ضعيفًا مسكينا. بل إنسان. إنسان بالغ راشد قادر على الاعتماد على نفسه.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

ماذا عن الإرث؟

ماذا يحدث إذا مات أحد الزوجين؟

القانون هنا يعتبر أن لأسرة المتوفى المباشرة الحق في الإرث.

هذا يعني، أن الزوجـة (أو الزوج إذا كانت المتوفية هي الزوجة) تحصل على نصف الإرث. والنصف الثاني من الإرث يتم اقتسامه بين الأطفال بالمساواة، دون تمييز بسبب النوع.

لا فرق بين ذكر أو أنثى في الإرث.

كلاهما بحصلان على حصة متساوية.

في حالة لم يكن للزوجين أطفال، فإن طرف العلاقة المتبقي على قيد الحياة يحصل على ثلاثة أرباع الإرث، والربع الأخير لوالدي المتوفى.

إذا كان والدا المتوفى متوفيين هما أيضًا، فإن طرف العلاقة المتبقي على قيد الحياة يحصل على كل الإرث.

القانون يحمي أيضًا أطفال المتوفى (أو المتوفاة) وشريكته (شريكها) في الحياة. بكلمات أخرى، حتى لو كتب المتوفى وصية يحرم فيها أطفاله أو شريك حياته من إرثه، أو يميز بين أحدهم، فإن القانون لا يقبل بمثل هذه الوصية.

حق هؤلاء في إرث الشخص، ذكرًا كان أو أنثى، مصون.

مبدأ عادل. لا يقبل التعسف أو التمييز في الحقوق.

القانون السويسري ببساطة لا يميز بين الرجل والمرأة في العلاقات الأسرية. لا يتحيز لطرف ضد آخر. يتعامل معهما على أنهما بالغان راشدان متساويان.

هو قانون مدنى إنسانى عادل.

قانون عادل.

"هذا كل ما نطالب به. أن تكون قوانيننا عادلة".

وهذه الرؤية لم تأتِّ بين ليلة وضحاها. فكما قلت لكما هذا القانون صدر عام ١٩٨٨. قبل ذلك كان القانون السويسري يميز ضد المرأة، ويعتبر الرجل وصيًا على المرأة. قبل ذلك كان

الهام مانع من أجل هوية الساكية المجتمع يتعامل من منظور أبوي ذكوري مع المرأة. حتى في هذه كلنا بشر.

لكن لأن المجتمع تغير، فإنه أدرك أن التمييز ظلم يقع على المرأة، وأن هذا الظلم انتهاك لأدميتها وحقوقها الإنسانية، ولذا تغير القانون ليعكس التطور الذي حدث، وليعبر عن مبدأ المساواة بين الرجل والمرأة.

مبدأ إنساني. مبدأ عالمي.

ولد الإنسان حرًا.

رجلًا كان أو امرأة.

وحريتهما تستلزم تمتعهما بالإرادة.

دون وصاية.

حريتهما تستلزم أيضًا مساواتهما.

هـذه الرؤيـة، التي تحترم الإنسان، رجلًا كان أو امـرأة، وتتعامل معه على أنه بالغ راشـد عاقل، لا يحتاج إلى وصاية، غائبة في قوانين الشريعة الإسلامية.

أعود إليها بالتفصيل في المقال القادم.

• «النداء»، العدد ٢٣٦، الاثنين ١٧ مايو ٢٠١٠

إلهام مانع من أجل هوية الإسالياع

# (9)

# الشريعة تنتهك حقوق المرأة 🕦

#### إلهام مانسع

القانون يجب أن يكون عادلًا. وعندما لا يكون عادلًا، يتوجب تغييره. هذا كل ما أطالب به.

أكاد أجزم أننا كففنا عن الإيمان بالله.

وأننا استبدلنا هذا الإيمان بأصنام صنعناها لأنفسنا.

نعبد هذه الأصنام بدلًا من الخالق، أو الصانع.

نعبد أصنامًا جلبناها من أفكارنا. وعندما يأتي من يقول "لكنها أصنام، نحن من وضعها"، ينقلبون عليه أو عليها ويقولون "كفر هذا الفاسق/ الفاسقة".

مسكين أيها العقل. كم تعانى.

الصنم الذي وضعه الإسلام السياسي اسمه "الشريعة": "هذه هي الشريعة، نطبقها أو لا نؤمن". كأن "الرحمن" هو "الشريعة".

(e) Polytic Resident Company of the Company of the

إلهام مانع من أجل هوية الساكيات والدول العربية لأنها مأزومة بغياب شرعيتها، تجاري مد الإسلام السياسي والتأسلم الشعبى، تحنى رأسها، ثم تشيح بوجهها، وتصمت.

ونحن أبناء وبنات هذه المجتمعات نخاف أن نفتح أفواهنا.

نخاف أن نشير إلى التناقضات التي نراها، إلى غياب مفهوم العدالة واحترام معايير حقوق الإنسان والمساواة في الشريعة الإسلامية، وإلى ضرورة استبدالها بقوانين وضعية مدنية علمانية عادلة.

نخاف أن نفتح أفواهنا، لأن من يطلق لسانه بكلمة الحق يواجه التسفيه ثم التكفير. فنقرر أن الأسلم أن نصمت.

وهذا بالتحديد ما يراهن عليه تيار الإسلام السياسي.

هذا بالتحديد ما يريده. أن نخاف، ثم نبحث عن السلامة في الصمت، وبعده الموت.

أفضل مثال على ذلك قوانين الشريعة الإسلامية في تعاملها مع المرأة.

في الحلقة الماضية وضعت إطارًا للمبادئ التي يقوم عليها القانون السويسري للعائلة. وكان واضحًا أنه قانون مدني علماني عادل.

قانون لا يفرق بين الذكر والأنشى، يحترم كيانهما كبالغين راشدين، ويحترم حقهما في المساواة في الحقوق والواجبات.

واختياري للقانون السويسري لم يأتِ اعتباطًا.

لم أختره كما أشارت قارئة كريمة، غاضبة، كي أدلل على تخلفنا. بل اخترته عامدة متعمدة لأن سويسرا لم تكن إلى عهد قريب النموذج الذي يحتذى به في قضية المساواة بين الرجل والمرأة. هي الدولة الأوروبية الوحيدة التي لم تبادر إلى منح المرأة حقوقها السياسية في التصويت والترشيح إلا عام ١٩٧١. واضطرت المحكمة السويسرية الدستورية أن تجبر كانتون أبنزلر إنرهودن عام ١٩٩٠ على السماح للمرأة بالدخول في العمل السياسي، لأن هذا الكانتون (أو الولاية) ظل مصممًا على رفض مبدأ حق المرأة في المشاركة السياسية.

نفس النسـق نجده عندما يتعلق الأمر بقانون الأسـرة السويسري قبل تعديله. قبل تعديله كان القانون متحيزًا ضد المرأة. كان لا يسـمح للمرأة بالعمل إلا بموافقة زوجها. وكان الرجل

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

414

هو الذي يحدد مكان إقامة زوجته. كان الرجل بكلمات أخرى هو الوصىي.

لكن لأن القوانين تتغير مع تغير رؤية الإنسان وطبيعة المجتمع، وصل المشرع والمشرعة السويسريان إلى قناعة أن مثل هذه الوصاية تنتهك آدمية المرأة. تتعامل معها على أنها قاصر. ولذلك تغير القانون عام ١٩٨٨.

أنا إذن على قناعة أن مسئلة حقوق المرأة مسئلة إنسانية، وانتهاك هذه الحقوق متواجد في كل الثقافات والأديان والمجتمعات.

مشكلتنا في ثقافتنا العربية الإسلامية هي إصرارنا على التمسك بقواعد تنتهك حقوق الإنسان، ونبرر هذا الإصرار بالدين.

ثم نزيد على ذلك بالقول "الله يريد هذا".

الله بعزته هو الذي يريدنا أن ننتهك أدميتنا؟

بل هم رجال ونساء، تشربوا بثقافة تمييزية، من يريدون.

الله لا دخل له في الموضوع.

أقول إن قوانين الشريعة الإسلامية تنتهك حقوق المرأة. وأدري أن قولي هذا يصدم الكثيرين. وبعضكن سيصرخ في وجهي أني جانية، عميلة، أخدم مصالح "الأجانب"، وأني جزء من مؤامرة لتدمير مجتمعاتنا العربية الإسلامية.

كل هذا قيل لي في الرسائل الإليكترونية التي تلقيتها منذ بدئي لهذه السلسلة عن الإسلام الإنساني. كل يوم.

أقرأها ولا أغضب، رغم ألمي. فأنا أدرك أننا اعتدنا منذ تفتحت أعيننا على الحياة على ثقافة تصر على أن "الشريعة" رديفة "للعدالة".

وعندما نستمع إلى هذا القول ليل نهار، ليل نهار، ليل نهار، سيكون من الصعب علينا أن نستمع لرأي مغاير. سيكون من الصعب علينا أن نستمع إلى جملة "الشريعة ليست رديفة للعدالة".

رأي لا يعتمد على صفة العموم، الصفة العزيزة على قلب مروجي الإسلام السياسي أو الداعمين لرؤية كلاسيكية أرثوذكسية لمفاهيم الإسلام الحنيف.

الهام مانع من أجل هوية الإسالية

\_\_\_

لو نظرنا إلى الكيفية التي تتعامل بها آيات القرآن الكريم مع المرأة، يمكننا أن نحدد مستويين. الأول يشير إلى أن المرأة والرجل يقفان متساويين أمام الخالق عز وجل. وهو اتجاه برز واضحًا عندما بدأت بعض النساء في عهد الرسول الكريم في التساؤل عن سبب تخصيص القرآن خطابه للذكور من أتباع النبي، فجاءت آيات قرآنية تطمئنهن بأن عملهن مساو لعمل الرجل، وأن هذه المساواة ستكون في الآخرة. لن أتطرق إلى أن كثيرًا من الآيات القرآنية في أحاديثها عن متع الجنة كانت موجهة للذكور، هذا موضوع آخر. المهم، أن هناك مستوىً يمكن تحديده يقول إن المرأة مساوية للرجل أمام الله عز وجل.

المستوى الثاني في الآيات القرآنية في المقابل يرى أن المرأة غير متساوية مع الرجل في الحقوق والواجبات أمام القانون. عدم المساواة هذه تتبدى في قواعد الطلاق، في قضية تمتع الرجل بالمرأة جنسيًا "أينما شاء"، وفي الزواج بأكثر من امرأة (٤ إضافة إلى الجاريات، أي العبيد، لا تنسيا عبارة "ما ملكت أيمانكم")، في الميراث، في شهادة المرأة، وفي استخدام الضرب لتأديب المرأة "الناشز"... الخ. هذا مستوى يعكس واقع القرن السابع الميلادي لشبه الجزيرة العربية، وبالتحديد المناطق التي صيغت فيها آيات القرآن. لا يتعامل مع المرأة على أنها والرجل متساويان أمام القانون في الكرامة والحقوق، وهو التعبير الذي نستخدمه اليوم عند حديثنا عن حقوق الإنسان. بل رفع الرجل درجات درجات. وجعل المراة في مرتبة اجتماعية أدنى.

والمشكلة أن الاتجاه العام للفقهاء المسلمين على مدى القرون الـ14 الماضية، مع بعض الاستثناءات، عمد إلى ترسيخ المستوى الثاني لعدم المساواة بين الرجل والمرأة.

تجاهل المستوى الأول كأنه لم يكن، ثم عمد إلى تعميق الهوة بينه وبين المستوى الثاني. لأن الفقهاء، وأنتما أدرى، يتحدثون بلغة مجتمعهم، مجتمع قبلي، تسود فيه عادات وتقاليد ذكورية أبوية تكاد لا ترى للمرأة دورًا سوى كونها بضاعة متعة، ثم زوجة وأمًا.

النتيجة هي قواعد وقوانين تتعامل مع المرأة على أنها قاصر تحتاج إلى الحماية... من يوم مولدها إلى يوم دفنها.

سائتخذ من جديد محاور الزواج والطلاق والميراث في قواعد الشريعة الإسلامية أساسًا

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

للمقارنة.

الرؤية الفقهية للزواج تتعامل معه على أنه عقد بين رجل وولي أمر المرأة (باستثناء المذهب الحنفي المعمول به في مصر) يحل به للرجل ممارسة الجنس مع المرأة. رؤية تحول الزواج، الذي يفترض فيه أن يكون علاقة مودة ورحمة وشراكة بين شخصين، إلى عقد بيع وشراء، يتمتع فيه المرأة. لم أسمع تعريفًا للزواج يحدده بعقد تتمتع فيه المرأة بالرجل. ولاحظا أن مجرد طرح الموضوع بهذه الصياغة سيثير الكثير من صرخات الانزعاج والغضب والإدانة، لأن المسألة مقلوبة. الرجل هو من يتمتع بالمرأة. هكذا هي القناعة السائدة. أما المرأة فعليها أن تلبي طلبات زوجها الجنسية، متى شاء، أينما شاء، أرادت هي أم لم ترد.

والرؤية الفقهية للزواج تجعل من موافقة ولي الأمر محورًا وشرطًا جوهريًا لزواج المرأة. المرأة هنا ليست شخصًا بالغًا قادرًا على اختيار شريك حياته دون وصاية. بل قاصر. قاصر يتوجب عليها الحصول على موافقة ولي أمرها كي تتزوج. وإذا لم تحصل على هذه الموافقة ستواجه الكثير من المشاكل والعراقيل، وستضطر إلى اللجوء للقضاء كي تثبت أن ولي أمرها يعضلها، كي يزوجها القاضي.

هل هذا عدل؟

موافقة الفتاة أو المرأة على الزواج في المقابل تم تحديدها وفقًا للشريعة بصمت الفتاة إذا لم يسبق لها الزواج (وهي ستصمت فعلًا إذا كانت خائفة)، لكنها اشترطت موافقة المرأة قولًا إذا كانت ثيبًا، أي سبق لها الزواج.

لكن موافقة الفتاة أو المرأة لا تعني في الواقع شيئا إذا لم يكن ولي الأمر راضيا عن زواجها. لأنه إذا أراد ولي الأمر تزويج الفتاة غصبًا عنها، فإنه قادر على فعل ذلك. هذه هي المشكلة، في الواقع هذه هي الطامة. فمعظم المذاهب الإسلامية (باستثناء المذهب الحنفي) عندما ترجمت هذه القواعد على أرض الواقع، خاصة في بلدان شبه الجزيرة العربية، تركت المجال لولي الأمر كي يزوج الفتاة حتى دون علمها. قانون الأسرة الكويتي –على سبيل المثال لا يشترط وجود الفتاة عند عقد الزواج. كل ما يطالب به هو وجود الزوج وولي الأمر. كأن الفتاة لا علاقة لها بالأمر. بضاعة تتحول ملكيتها من الأب إلى الزوج.

أليس هذا ظلمًا؟

إلهام مانع من أجل هوية إلسالية ولهذا نسمع كثيرًا عن حالات مفجعة يتم فيها تزويج فتيات في اليمن والسعودية والكويت، دون علمهن، ليكتشفن بعد عدة سنوات أنهن متزوجات! تزوجن غيابيًا!

هل هذا عدل؟

لن أسبهب كثيرا في اشتراط أن يكون زوج المرأة المسلمة مسلمًا، ومنعها من الزواج من ألله الكتاب. فهذا الشرط، الذي لم يرد في القرآن، أجمع عليه الفقهاء لسبب بسيط: هو إجماع يعكس رؤية أغلبية مسلمة ترغب في تنويب كل الأقليات الدينية المتواجدة في مجتمعاتها. ولذلك لا يجد الفقهاء مانعًا من تزويج المسلم من غير المسلمة. فقناعتهم أن المرأة ستتبع رجلها في الدين في كل الأحوال، تمامًا كما يتصورون أن المرأة هي تبع للرجل.

كما لن أتحدث عن مبدأ "الكفاءة" الذي خرج به علينا الفقهاء، كي يلتفوا على حق المرأة في اختيار شريك حياتها. إذا كان هذا الشريك "غير كفء"، مذهبيًا أو قبليًا أو اجتماعيًا، يمكن لولي الأمر أن يطالب بفك عقد زواج المرأة.

ولن أتحدث عن ضرورة أن "تطيع" المرأة زوجها. وهي طاعة ربطها الفقهاء بنفقة الزوج على زوجته. كأن المرأة "عاملة" تأخذ "أجرًا"، وعليها لذلك أن "تؤدي واجبات"، منها "الطاعة". و"الطاعة" تشمل الجانب الجنسي. ولم أسمع عن امرأة تطالب زوجها العاطل عن العمل بأن يطيعها جنسيًا. أظن، والرحمن أعلم، أن الفقهاء لن يوافقوها على هذا التفسير.

كما لن أتحدث عن سن الزواج، الذي حدده الفقهاء بشرط البلوغ، تاركين المسألة للاعتباط، فلو بلغت المسكينة وهي في التاسعة ستتزوج. طفلة نزوجها، ولا نجد غضاضة في ذلك؟ بل الأغلبية منا ترفض ذلك، لكنها صامتة.

لن أتحدث أكثر عن هذه الجوانب. يكفي فقط القول إن الرؤية الفقهية الشرعية للمرأة لا تعتبر المرأة إنسانًا عاقلًا راشدًا بالغًا ومستقلًا، مستقلًا، قادرًا على اتخاذ قراراته باستقلالية، ثم على تحمل مسؤوليتها.

طفلة. يحملونها من مهدها إلى كفنها. وعندما تصرخ معترضة، يقولون "طفلة تصرخ. كفي عن الصراخ أيتها الطفلة".

ماذا عن الطلاق؟

إلهام مانع من أجل هوية المساهية



من جديد يبدو تحيز الشريعة للرجل وظلمها للمرأة واضحًا.

الرجل له الحق في تطليق زوجته بـ٣ كلمات، طالق طالق طالق.

٣ كلمات ينطق بها، يهدم بها كيان أسرة.

والرجل له الحق في أن يطلق زوجته دون أن يبدي سببًا لذلك. مزاجه أن يطلق. طلق.

كبرت المرأة، هرمت، وتعبت. طلق القديمة.

زوجته الجديدة شابة وملاعبة، تريده لها. طلق القديمة.

"صوتها ارتفع على". طلق القديمة.

ليس مجبرًا على إبداء أي سبب. ولذا إذا أراد أن يطلق سيطلق. الشريعة تقول له "هذا حقك". والحق إذا جاء مطلقًا يتحول إلى تعسف وجبروت.

أليس هذا ظلمًا؟

المرأة في المقابل، كي تحصل على الطلاق، أمامها ٣ خيارات: إما أن يكون الرجل إنسانًا فيوافق على الطلاق، وحينها ستكون المسألة محسومة، أو يتوجب عليها أن تثبت أن زوجها يسيء معاملتها، وهنا عليها أن تتحول إلى القاضي، الذي قد يكون متعاطفًا معها أو متحيزًا ضدها، هي وحظها.

هى وحظها.

هل هذا عدل؟

الخيار الثالث، هو الخلع، الذي يعطي للمرأة الحق في طلب الطلاق دون إبداء أسباب، لكن عليها أن ترد له المهر، وتتنازل عن حقوقها المالية، أي المؤخر. عادة ما تلجأ المرأة إلى هذا الحق بعد أن تكون قد ذاقت الآمرين، وعندما تلجأ إليه يتوجب عليها أن تتنازل عن الضمانة المالية الوحيدة التي وفرتها لها الشريعة؟

هل هذا عدل؟

والأدهى أن بعض قوانين الأسرة العربية، كالقانون اليمني على سبيل المثال، يشترط موافقة الزوج على الخلع، وكأنك يا زيد لا رحت ولا جيت.

هل هذا عدل؟

الهام مانع من أجل هوية الأسالية

ما هي الحقوق المالية للمرأة بعد الطلاق؟

٣ أشهر نفقة (لن ننسى نفقة المتعة، تمتع الرجل بالمرأة، كأنها شيء يتم استخدامه، استهلاكه، ثم التعويض عنه)، والمؤخر الذي تم الاتفاق عليه في عقد الزواج. ولن يكون هناك فرق بين ٣ أشهر زواجًا أو ٣٠ عامًا من الزواج. فالمبلغ هو هو، ٣ أشهر نفقة!

مادامت المرأة لـم تكن "ذكية" وأقنعت الرجل بكتابة البيت أو نصفه باسمها، فإنها عند الطلاق ستخرج إلى الشارع، أو تعود عالة على أهلها.

هل هذا عدل؟

تكون المرأة محظوظة إذا كان لديها أطفال، لأن على الرجل أن يدفع نفقة لأطفاله، إذا كانوا يعيشون لديها. لكن الوصاية تظل دائمًا للرجل، حتى لو كان الأطفال لديها. ولذلك نسمع عن حالات ترفض فيها مستشفيات دخول الطفل إليها دون وجود إذن من الأب المطلق، حتى لو كان مسافرًا في الخارج.

كأن الأم لا شيء.

شيءً لا يُعتد بوجوده.

حـق المـرأة فـي الميـراث يظهر مـن جديد الرؤيـة القبليـة العشـائرية للمرأة في الشـريعة الإسلامية.

آيات القرآن الكريم في مسئلة الميراث جاءت لتعكس رؤية قبلية عشائرية للمرأة تفترض أن الرجل هو من سيتحمل مسؤولية النساء في عائلته/ قبيلته. وهي رؤية متطورة في وقتها، لأن النساء في بعض مناطق شبه الجزيرة العربية (وليس كلها) كن لا يرثن أزواجهن، والفتاة لا ترث أباها. لكنها اليوم لا تعبر عن عدالة، بل عن تمييز لصالح الذكر في الأسرة. الذكر يرث ضعفي ما ترثه أخته، والزوجة ترث الثمن من زوجها. وافتراض أن الأخ أو الابن سيعيلهن لم يعد مقنعًا اليوم. لأن المسئلة في النهاية ستتحول إلى منة يقدمها الذكر أو يمنعها، فتضطر المرأة إلى اللجوء إلى القضاء.

هل هذا عدل؟

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

414

الشريعة تنتهك حقوق المرأة لأنها ترفض مبدأ حق المرأة في التمتع بنفس الحقوق والواجبات التي يتمتع بها الرجل أمام القانون. هكذا، دون شروط.

دون شروط.

بل تتعامل دائمًا من منطلق يصر على أن المرأة مساوية للرجل في الكرامة وليس في الحقوق. انتبها، في الكرامة وليس في الحقوق. رغم أن الاثنين يأتيان معًا، الكرامة والحقوق. إذا تغاضينا عن واحدة دون الأخرى، انتهكنا حقوق الإنسان.

الاثنان يأتيان معًا: ولد الإنسان حرًا في الكرامة والحقوق.

الإنسان. رجلًا كان أو امرأة. متساويان في الكرامة والحقوق.

ولأن الشريعة لا تقر بهذا المبدأ، فإنها غير عادلة.

والقانون يجب أن يكون عادلًا.

وعندما لا يكون عادلًا، يتوجب تغييره.

هذا كل ما أطالب به.

■ في المقال القادم من هذه السلسلة أقدم لكما مثالًا آخر عن الكيفية التي تتعامل بها الشريعة الإسلامية مع الأقليات الدينية.

• «النداء»، العدد ٢٣٩، الاثنين ٧ يونيو ٢٠١٠



# مواطنون لا ذميون (١٠)

### إلهام مانسع

حواربين من ومن وينحو اينة الهدائي"

مواطنون لانميون (١١١)

مشادة كلامية عنيفة على الهواء مباشرة على قناة NTV المصرية، جسدت دون لبس جوهر المعضلة التى ما فتئت أحدثكما عنها.

معضلة التمسك بتطبيق قوانين الشريعة الإسلامية في عصرنا الحالي.

معضلة رفض فكرة الفصل بين الدين والدولة.

جرت المشادة بين الدكتورة سعاد صالح، أستاذ الفقه المقارن وعضو الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين، التي انضمت لحزب الوفد قبل يوم من المقابلة، وبين القيادي في حزب الوفد المصري صلاح سليمان وعدد من المشاهدين الذين اعترضوا على رأيها "الديني".

ردت الدكتورة سعاد صالح على سؤال المذيع جابر القرموطي في برنامج "مانشيت" عن حق المصري المسيحي في تولي رئاسة الدولة، بالقول إنه لا يجوز دينيا وسياسيا أن

إلهام مانع من أجل هوية المساهية يكون في يوم من الأيام الرئيس المصري مسيحيا، ولكي تدعم رأيها بالحجة أشارت إلى الآية القرآنية: "لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلًا".

أرادت أن تكحلها فعمتها.

لم تكتفِ بذلك، بل تابعت قائلة: "لا بد أن تكون الولاية من المسلم على الكافر وليس العكس، لذلك أباح الله زواج المسلم من غير المسلمة وليس العكس، لأن الولاية في الزواج تكون للرجل، كما أن القوامة تكون للدين الأعلى وليس الأدنى"، مؤكدة أن "شهادة غير المسلم على المسلم غير جائزة بالإجماع لأنه أقل دينًا، إلا أن أبا حنيفة أباحها".

رد الدكتورة أنذاك كان واضحًا لا لبس فيه. هي تصف المسيحيين بالكافرين. تعتبر أن الإسلام هو دين "أعلى" من الدين المسيحي "الأدنى"، ولذلك فإن الولاية هي للمسلمين (الأعلى) على المسيحيين (الأدنى).

المشادة الكلامية التي حدثت بعد ذلك أظهرت الهوة الفاصلة بين رؤية "دينية" تصر على تصنيف البشر حسب انتماءاتهم الدينية، تضعهم في درجات، لا تعترف بحقوقهم إلا من زاوية هذا الانتماء الديني، وفي الواقع لا تعترف أن هناك شيئًا اسمه الوطن، وبين رؤية علمانية تصر على أن المواطنة هي المحك في تعامل الدولة مع مواطنيها، بغض النظر عن الانتماء الديني أو النوع.

فالقيادي البارز في حزب الوفد صلاح سليمان اتصل بالبرنامج، وأبدى انزعاجه الشديد من كلام الدكتورة، طلب منها توخي الحذر في ما تقوله من تصريحات تُحسب على حزب الوفد، ثم توجه بحديثه إلى المذيع قائلًا: "الدكتورة سعاد بتتكلم في الدين ومش بتتكلم كقيادة وفدية، لأن حزب الوفد حزب علماني وبيرفض كل الكلام ده، وبيطالب بالمساواة والمواطنة اللي من أهم بنودها حقوق الأقباط والمرأة في الوصول إلى الرئاسة".

فردت الدكتورة قائلة: "إن اللي بيتكلم عنه الأستاذ صلاح أهواء بشرية، وده بيعارض الدين، وأنا موافقش على أهواء البشر.. وموافقش على ولاية لغير المسلم.. وأي حزب يتعارض مع الدين الإسلامي أنا مش هنضم له"، هنا واصل الأستاذ صلاح حديثه قائلًا: "لا يجوز أبدا أن حد شغلته في الدين يطلع يتكلم في السياسة".

بطبيعة الحال اضطرت الدكتورة سعاد بعد يومين من المشادة إلى التراجع عن حديثها، تراجعت لتقول إن ما قالته كان في معرض تولى الخلافة، وإن نظام الخلافة انقرض وتحول

الهام مانع من أجل هوية الساهية الأمر إلى دولة مؤسسات، وعليه يصبح للمسيحي حق تولي رئاسة الدولة، بينما يظل التحريم متعلقًا بالخلافة، وإنها لا يمكنها أن تصف المسيحيين بالكافرين!

والله؟

كل هذا، ولم يكن قصدها؟

يالله كم تأرجحت.

بالله كم تذبذبت.

بالله كيف تراجعت؟

تراجعت الدكتورة عن موقفها رغم وضوحه. فهي طوال حديثها كانت تتكلم عن "رئاسة الدولة" لا "الخلافة"، وعن "الكافرين" في وصفها "للمسيحيين".

لكنها تراجعت. نحمد الله أنها فعلت.

تراجعت، ربما لأن أحد المحامين قرر رفع قضية عليها لإثارتها الفتنة بين المسلمين والمسيحيين. ربما لأن هناك من همس في أذنها من دوائر عليا بأن "الأحرى أن تتحرى الدقة في ما تقول"، وربما لأنها وجدت أن المسئلة جادة، وأن ما قالته خطير بالفعل.

ربما. نحن في الواقع لا نعرف دوافعها في التراجع.

كل ما نعرفه هو ما قالته على الهواء مباشرة، فالبرنامج موجود، وما قالته فيه يستحق الإدانة بالفعل.

رأي الدكتورة سعاد هو رأي "ديني" يعكس بوضوح رأي إجماع الفقهاء المسلمين، وهو رأي ديني" تصر عليه قوى الإسلام السياسي، وعلى رأسها حزب الإخوان المسلمين، وقبله بالطبع التياران السلفي والشيعي.

وفي الواقع لن نجد فرقًا بين إجماع الفقهاء، وإجماع حركات الإسلام السياسي في هذا الشأن.

فهما في أحيان كثيرة يبدوان كما لو كانا وجهين لعملة واحدة.

لكن كونهم مجمعين على شيء، لا يعنى أنهم على حق.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية



لمجرد أن جماعة من الفقهاء على مر التاريخ الإسلامي عبرت عن رأي لا يعني أبدًا أنها تعبر عن رأي صحيح.

فالفقهاء المسلمون أجمعوا أيضا على مر القرون على أن استعباد البشر "أمر جائز شرعًا".

وأتساعل، بخبثٍ طبعًا، ماذا لو طرح أحدهم سـؤالًا على الدكتورة سعاد عن "العبودية" هل هي جائزة شرعًا أم لا، هل سترد أيضا "الدين كده" كما ردت على المهندس نجيب ساويرس؟ فالدبن "كده" فعلًا عندما يتعلق بمسألة العبودية.

لم يحرّمها، بل أشار إليها في آيات قرآنية كثيرة كواقع اجتماعي قائم.

وأقترح عليكما لذلك أن تقراً كتاب "هداية المريد في شراء الجواري وتقليب العبيد: الأوضاع الاجتماعية للرقيق في مصر"، للناشر محمد مختار، الذي قرر الكتابة في الموضوع عام ١٩٩٦ دفاعًا عن الاسلام" كما بعدو.

اطلعا على الكتاب كي تريا كيف أجمع الفقهاء على التسري بالجواري، واستخدام العبيد، وكيف خرجوا بمجموعة من القواعد، أجمعوا عليها أيضًا، في كيفية التعامل مع من يولد للجواري والعبيد من أطفال، يباعون أو يحتفظ بهم أو يُعترف بهم (إذا كان الطفل من مالك الجارية).

الهدف كما اجتهد حتى تعرّق الناشر مختار في التأكيد "هو حفظ الأنساب، وتأمين عدالة التعامل مع العبد والجارية". لكن الناشر اللبيب لم يتساءل قط لِمَ لمْ يتخذ أحدُ من هؤلاء الفقهاء موقفًا يقول إن "استعباد البشر لا يجوز شرعًا"؟

السبب بسيط، القرآن لا يدين هذه الممارسة، ولا يدعو إلى إلغائها. آياته كانت تعكس الواقع الاجتماعي للقرن السابع الميلادي على الأرجح.

ولأن الأمر كذلك، فإن الفقهاء لم يجدوا مفرا من "الإجماع" على أن العبودية، امتلاك البشر، بيعهم وشراءهم، أمر "جائز شرعًا".

وإذا كان القرآن لم يدعُ إلى إلغاء العبودية آنذاك، والفقهاء أجمعوا من بعده على جوازه "شرعا"، هل نقبل بنتيجة هذا الإجماع؟

هل نقبل باستعباد البشر؟



لن نقىلە.

وبنفس المنطق، حديث الدكتورة يعكس إجماعًا هو الآخر.

إجماع يقول بأن الوطن لا وجود له، والمساواة بين المواطنين لا وجود لها، بل "الأمة" هي المحك، وهي "أمة من مسلمين"، ومن يتبع دينًا آخر يعيش في هذه الأمة "كذمي"، يعيش في هذه الأمة "بأمان"، ولكن كجزء "دخيل" عليها، "جزء أدنى".

هذا الإجماع يعكس واقع المجتمعات في القرون الوسطى.

يعكس واقعا كان موجودًا.

لكنه لا يعكس واقعنا، في الواقع لا يعكس قوانين الدولة القائمة حاليًا.

الدكتورة سعاد كانت تتحدث كما لو كانت تعيش في المملكة العربية السعودية، لا في مصر. مصر التي ينص دستورها على المساواة بين مواطنيها بغض النظر عن الدين.

ولعلها عبرت في الحقيقة عما هو ممارس فعلًا في الواقع. أليس كذلك؟

الدستور المصري يقول بالمساواة، ثم يخرج علينا في الوقت ذاته بعبارة "دين الدولة الإسلام"، ويضيف عليها أن الشريعة "مصدر أساسي للقانون". وكلاهما يدقان إسفينًا في نعش "الوطن".

والمجتمع تغير، أصبح مسعورًا بموجة التأسلم الشعبي، فنسي أن المصريين تميزوا دائمًا عن غيرهم من الشعوب في المنطقة بعشقهم المجنون لأم الدنيا؛ مصر. ولأنهم كانوا كذلك، كانوا دومًا مصرين أولًا.

اليوم، أصبح الانتماء دينيًا. ولأن الانتماء أصبح دينيًا، اضطرت الأقلية المصرية المسيحية إلى الانكفاء على نفسها، انزوت، تسمع كل من حولها يقول لها إنها "مختلفة"، فبحثت هي الأخرى عن موطن "الاختلاف"، فلجأت إلى "الهوية الدينية" هي الأخرى كَمخَرج.

دائرة شرسة.

تعكس في الواقع الأزمة التي نعيشها في دول المنطقة.

أزمة فكر ديني، يرفض أن يخرج من دائرة القرون الوسطى، فتلقفته جماعات الإسلام السياسي، مستخدمة إياه كي تصل إلى "السلطة".

إلهام مانع من أجل هوية الساهية

475

وأزمة دولة، لم تتمكن إلى يومنا هذا من التعامل مع مواطنيها على أنهم متساوون أمام قوانينها بغض النظر عن الدين والنوع. دولة لم تنجح إلى يومنا هذا في أن تكون وطنًا لمواطنيها.

دولة تصر على التعامل مع مواطنيها بمعيار "انتماء ما".

فلمن لا يعرف، في مصر هناك قوانين "غير مكتوبة"، يدعمها العرف، تقول بأن المصري المسيحي لا يمكنه أن يصل إلى مناصب "حساسة" أمنية وعسكرية. تمامًا كما أن هناك قوانين "شفهية"، يدعمها الفقه السلفي، تقول بأن المواقع القيادية في الجيش والحرس الوطني ووزارة الخارجية لا يصل إليها المواطنون السعوديون من أتباع المذهب الشيعي.

والمشادة بين الدكتورة سعاد والقيادي في حزب الوفد سليمان، عبرت عن هذه الأزمة بوضوح.

فالخلاف كان بين رؤية دينية قروسطية، أصبحت لها الغلبة في مجتمعاتنا، وبين رؤية حداثية علمانية، تكالبت عليها قوى الإسلام السياسي والفقهاء والفقيهات والدولة، فأصبح صوتها ضعيفًا محشرجًا.

والأزمة ستستمر ما دمنا نصر على إقحام هذه الرؤية الدينية في تنظيم حياتنا العامة، ومادامت الدولة تصر على أنها لا تمثل مواطنيها بل هي "حارس شخصي لانتماءات دينية، طائفية، مناطقية، قبلية، أو لمصالح شخصية".

الأزمة ستستمر، مادمنا نصر على أن أبناء وبنات الوطن "ذميون"، نتصدق عليهم بالاعتراف، نمن عليهم "بحق تولى منصب أو غيره"، كأننا أصحاب الوطن.

بيد أن الوطن ليس ملكًا لفئة دون غيرها من المواطنين. الوطن ملك للجميع.

ونحن جميعًا مواطنون.

مواطنون.

مسيحي يهودي كافر بوذي بهائي، أو مسلم -سني أو شيعي علوي، درزي، ذكر أو أنثى. كلنا مواطنون. مادمنا ننتمي إلى الوطن، فنحن مواطنون.

مواطنون متساوون.

والقانون والدستور (قانون علماني ودستور يحترم حقوق المواطنة والإنسان)، هما، لا

الهام مانع من أجل هوية الساهية

القرآن، المحك.

القرآن ليس المحك.

الدين ليس المحك.

والإنسان، سأكررها مادمت حية، الإنسان لا الإسلام، هو الحل.

■ في الحلقة القادمة، سأبدأ بالحديث عن العناصر الأربعة للإسلام الإنساني.

• «النداء»، العدد ۲٤٢، الاثنين ٥ يوليو ٢٠١٠

إلهام مانع من أجل هوية المساهي؟



# بأي كلمات أنعاك؟

لا. لم أبكِ.

بل كنت أنشج بالدموع.

والحزن، أيُ حزن؟ حُرْقةً.

الروحُ حُرْقةُ. فقـدُك ليـس خبـرًا، تناولته وسـائل

الإعلام العالمية باهتمام.

إلهام مانسع من اجل هويه إلسالهم

فقدُك مصاتُ.

فبأى كلمات أنعاك؟

الكلمات تخجل وتتوارى، لا تدرى كيف تنعاك.

ولأنها لا تفي بك، ألجأتني إلى الصمت.

أي والله، ألجمتني. فصمت.

أبكى بصمت، والحزن يرن هو الآخر في نفسى بصمت.

كيف أنعيك، أستاذي؟

هل أقول تركتنا، أستاذي المفكر الجليل نصر حامد أبو زيد، بجسدك. لكن روحك وفكرك، بقيا وسيبقيان معنا.

ابن رشد حاكموه، مثلك، حرقوا كتبه وأهانوه، كما فعلوا معك، لكن فكره انتشر، وأصبح أساسًا لمنظومة فكرية جديدة. كذلك فكرك.

ومن أهانه، من تبجح عند موته، لم يجنِ سوى الخزي. حتى أمام الموت لا يخجل!

من حاكمك، سيدخل التاريخ لا لشيء إلا لأنه أراد أن يحاكمك. لكن التاريخ سينسى أسماءهم. والمفارقة أن رموز محاكم التفتيش أرادت لك أن تصمت. لكنها نجحت فقط في إيصالك إلى العالمية.

عندما وصلني الخبر كنت في تركيا. وعندما طبعت اسمك باللاتينية في جوجل توالت صفحات التأبين من أشهر صحف العالم، وبالعديد من اللغات. العالم كان ولايـزال يعرف قدرك. والحسرة أن كثيرًا من أبناء وطنك، ذاك الذي أحببته إلى درجة العشق، لم يعرفوا قدرك إلى يومنا هذا. تمامًا كابن رشد.

كل هـذا قيل، وسيقال. لكنه لا يفيك. لا يفيك. من عَرفُك يدري أن هذه الكلمات لا تفيك.

لأنك لـم تكـن مفكرًا فحسـب، كنت إنسـانًا. ولأنك كنـت إنسـانًا، كنت تخطئ



وتصيب، لكنك بقيت دائمًا خَيْرًا، طيبًا، وبريئًا. طيبتك كانت عنوانك. وابتسامتك كانت روحها.

ولأنك كنت تؤمن بالإنسان في وطنك، بقيت مثقفًا مستقلًا.

آمنت دومًا بحق هذا الإنسان في الوجود بكرامة. تؤمن بضراوة. ولذا كان وجعه وجعك.

فكان لزامًا أن تكون مستقلًا، كي تكون جديرًا باسمك.

مستقلًا.

ليس لديك ما تخسره أكثر من مال لا تريده، ومنصب لا يغريك، وجاه لا يضيرك الاستغناء عنه.

هل تذكر؟ يوم أصررتُ على دفع حساب العشاء في لوتزن بعد أن ألقيتَ محاضرتك في الحلقة الدراسية التي شاركنا فيها عن الإسلام والحداثة في جامعة لوتزن.

غُلبتك، فقلتَ لي مازحًا: "طيب، ساحرمك من الميراث". فرددتُ عليك بلهجة والدتي: "هو أنتَ حِيلتك حاجة؟"، فضحكت من قلبك. ضحكة الإنسان الصادق المطمئن.

ولذلك كان صوتك مزعجًا للكثيرين.

صوت ضميرنا.

يدفعنا إلى الخجل من أنفسنا.

صوت ضميرنا، الشاهد على التغيير الذي شهده عصرنا.

الشاهد على عصرنا.

أنت.

موتك كان مفاجئًا. والموت هو الوجه الآخر للحياة. والله إني أعرف ذلك.

لكنه في حالتك أنت، لوعة، فجيعة، وخسارة، أيَّة خسارة.

نشيجي أذهل أسرتي. لكن زوجي كان يعرفك هو الآخر، التقاك مرة، وسمع عنك منى ألف مرة. ولذلك كان بعرف قدرك.

والدموع لذلك قليلة عليك.

صمت، دمع، ونشيج.

ثم بصيص.

كلمات زوجتك القديرة الدكتورة ابتهال يونس، كانت البصيص.

قالت لي وهي تبكي فجيعتها في الرجل الذي كان زوجًا، صديقًا، وحبيبًا لها: "سأحيا كي أجعل اسمه وفكره باقيًا".

هي المرأة التي قالت "لا"، لحكم جائر بتطليقها رغمًا عنها وعن زوجها.

وهي الشريكة التي قال عنها زوجها في حديث صحافي: "نحن لسنا فقط زوجين، هي أستاذة جامعية، هي مثقفة، وهي ليست فقط زوجة تدعم زوجها، بلهي شريكة تدعم صديقًا لها".

وهي اليوم، تمامًا كيوم صدور الحكم، تُظهر معدنها السامي من جديد.

تقول اليوم "لا" أيضًا.

موتك لن يكون النهاية.

الأمل باق.

لأن الفكر لا يموت.

يبقى.

والفكر مُعد.

فالفكر لا يؤمن بالقيود، بالحدود، أو بالخوف، يخرج عن نطاقها، يقدم نفسه في حيـز الأفكار، فينتشـر في العقول، يتوالـد، ويمتزج بغيـره، ليخرج عنه فكر جديد، حياة جديدة.

حياتك لذلك تظل، رغم موتك، معنا.

في فكرك.

بيد أن موتك رغم ذلك لا يطاق.

لا يطاق.

فبأى كلمات أنعاك؟



الصمت يأس.

وخلاصُنا في كسره، والنطق بالفكر كما نؤمن به.

هذا هو طريقناً.

أعود إليكما في المقال القادم.

### إلىهام مانع

• «النداء»، العدد ٢٤٥، الاثنينَ ٩ أغسطس ٢٠١٠

### كيف أؤمن بالله؟

#### إلهام مانسع

أردت الاستهلال فجاءني الخبر، فقدٌ جديد: وفاة المفكر الجليل الدكتور أحمد البغدادي.

يا الله، كأن المصائب تتلاحق، نختنق بالأسى ونحن نلهث وراءها.

"أبواب الحزن مشرعة"، قالها لي الصديق.

ومعه حق.

لكن سفينة التنوير تمضي. تحمل فكر هؤلاء الأجلاء، نصر حامد أبو زيد وأحمد البغدادي، ثم تمضي إلى الأمام. فلا يأس حتى مع هذا الحزن الذي ينز من قلوبنا.

تعلمت على يد الدكتور أحمد البغدادي في جامعة الكويت.

معه ترسخت الكثير من المبادئ التي ترعرعت علي عليها في كنف أبي: "ولد الإنسان حرًا، وحريته في قدرته على الاختيار".

أذكر أول عبارة قالها لنا –نحن طلابه وطالباته في مادة الفكر السياسي الإسلامي: "هذه المادة تهدف إلى إيصال المعلومة التالية: أنه لا وجود لفكر سياسي إسلامي!".

إلهام مانع من أجل هوية المسلمية

444



• البغدادي

نظرت إليه يومها مندهشة متفكرة، وقلت لنفسي مبتسمة: "هذه بدايةٌ مختلفة". وكان مختلفًا بالتأكيد. وكم هو فخر أن يكون الإنسان مختلفًا في زمننا هذا.

أحببت هذا الأستاذ الجليل، فكره العقلاني المتمرد، وطريقته الحرة في التعليم والتدريس. واحترمته. وأدين له بالكثير.

فعزائي لأسرته أولًا، وللعقلاء في الكويت ثانيًا. لأن غيرهم سيشمتون، وهو متوقع منهم. فمن أمن بالكراهية لا يعرف المحبة، يدلف إلى الظلام، خوفًا من النور، ومن جوفه يصرخ بالمقت. وعن هذا الفكر أتحدث طوال الوقت. وفي مواجهته أطرح فكرة الإسلام الإنساني.

الله المحبة. قلتها لكما مرة.

هكذا أستشعر وجوده، في، في داخل الإنسان، محبة.

الهام مانع من أجل هوية الأساسية

نور ومحبة.

ولذا تجدانني أنفر من صورة الله التي يروج لها فكر الإسلام السياسي والإسلام الأرثوذكسي بشقيه السنى والشيعي. أنفر من هذه الصورة، لا بل أرفضها.

فالرب الذي يدعو إلى القتل، الذي يزرع الرعب في قلبي كي أؤمن به، الذي يبطش بالبشر، والذي يميز بين البشر، يفضل مجموعة على أخرى، الله الذي يعدل عندما يريد، والذي ينتظر الزلة منا كي ينزل علينا أشد أنواع العقاب، ليس ربًا.

ليس ربًا.

بل تجسيد لخيال بشرٍ مريض، بشر يكره نفسه وواقعه، فيدعو إلى كراهية غيره، ثم يقول الله دكره.

ولذلك، لو كان الله هكذا فعلًا لما أمنت به.

دعوني أكرر هذه العبارة لأني قصدتها كما قلتها: "لو كان الله هكذا فعلًا، لن أؤمن به، بل سنكفر به".

لأن الصفات التي نلحقها بالرحمن يجب، أقول يجب لا حبذا، يجب أن تكون خيرة، محبة، عادلة، منصفة.

الرحمن لذلك هو المحبة، الخير، وهو عادل، لا يميز بين خلقه، ويحبهم.

أتذكر حكايـة قصتها عليّ سـيدة كويتية تعرفت عليها خلال رحلـة بحث ميدانية قمت بها في الكويت عام ٢٠٠٨.

كانت تحيا حينها مع أسرتها بعد انفصالها عن زوجها، هي وابنها.

قالت لابنها يومًا أمام أفراد من عائلتها: "لا أريدك أن تخاف من الله، أريدك أن تحبه". فتعرضت إلى انتقاد شديد من أسرتها: "ما هذا الذي تقولينه لابنك؟"، جاءت ردة فعلهم عنيفة.

السيدة تنتمي إلى أسرة شيعية. وأنا أشير إلى انتمائها المذهبي لا لشيء إلا للتدليل على أني لا أقصد مذهبًا محددًا عندما أنتقد الفكر الديني في صوره المتعددة التي نراها اليوم، وتعامله مع الله، الكون، والحياة من بعده.

تساءلت وأنا أستمع إليها عن سبب انزعاج أفراد أسرتها من رسالة هي في الواقع روح

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

445

الإيمان.

أين المشكلة في أن يحب ابنها الله، وألا يخافه؟ أين المشكلة فعلًا؟

أنا أحب الله.

ولا أخافه.

كيف أخافه وأنا أحيه؟

ثم كيف أخافه وهو، لأنه رب، لا محالة سيحب خلقه، أيًا كان هذا الخلق.

لكن ليس هذا هدف فكر الإسلام الأرثوذكسي بشقيه السني والشيعي، أو فكر الإسلام السياسي. ليست المحبة هدفهما. أليس كذلك؟

دققا قليلًا وستجدان أن هدف هذين النوعين من الفكر الديني لا علاقة له من قريب أو بعيد بفكرة أن نؤمن بخالق أو قوة أسمى.

ليس الإيمان هو الهدف. والمحبة أبعد ما تكون عن هذا الإيمان.

ىل الطاعة.

الطاعة.

يريدان منكما أن تتعلما كيف تسمعان وتطيعان ولا تناقشان. كي يخلقا منكما شخوصًا مستنسخة تتحرك وفقًا لأهوائهما، وفي أوقات الضرورة تدفعكما إلى الكراهية، إلى الإقصاء، ثم العنف والقتل.

"لا تحبا بل اكرها. لا تبتسما بل تجهما. لا تفرحا بل احزنا". ثم "أحقدا، وحبذا لو قتلتما". القتل جريمة، لكن معهما نسمى القتل جهادًا. فتدبرا.

الطريقة التي يُرُوج فيها للدين اليوم تعتمد لذلك على عنصري الخوف والكراهية.

"إذا لم تغطُّ شعرك سيحرقك الله في جهنم".

"إذا لم تصل، فأنت كافر، وسيحق قتلك".

"إذا لم تتبع هذا المذهب تحديدًا، فأنت من أهل النار بالتأكيد".

"إذا لم تؤمن بالجهاد، فقد كفرت".

"وهؤلاء، غيرك، هم كفرة فايتعد عنهم".

الهام مانع من أجل هوية الساكية "هؤلاء لا يصلون كما نصلي، إسلامهم ناقص بالتأكيد".

"وهؤلاء ليسوا مثلنا، ومقتهم في قلوبنا واجبٌ بالتأكيد".

"عليك أن تؤمن هكذا، أن تصلى هكذا، أن تكون هكذا، وغيرك في جهنم وبئس المصير".

زرع الخوف في قلبيكما ضروري، يدفعانكما إلى الرعب وفي الوقت ذاته يؤصلان فيكما إحساسًا دائمًا بالذنب، بالذنب، لأنكما وفقًا لرؤيتهما تقترفان الكثير الكثير من الذنوب، مجرد إحساسكما بالحياة، فرحتكما بمتعها، يجعلكما مذنبين، تستحقان جهنم.

كل ما له علاقة بالجمال، بالحب، وبالخير يبدو مكروهًا من هذين الفكرين. وإذا أقدمتما على الحياة سيشعرانكما بالذنب من جديد.

ومع الخوف، الرعب، والذنب، يطوعان عقليكما على عدم التفكير، تتعلمان كيف تطيعان، وترددان: "سمعًا وطاعة".

كالسغاوات.

طاعة عمداء.

لا تتفكران في الكلمات، لا تتدبران في معانيها، ولا في دلالاتها.

"عليكما أن تطيعا، ولا تناقشا".

ولذلك ستجدان أن أحد أهم ملامح هذا الفكر هو رفضه للتفكير، رفضه للسؤال والشك: "اقبل بما نقول كما نقول، ولا تجادل، لا تجادل، عليك اللعنة إن فعلت".

وإذا شككتَ أو شككتِ أصبحتما من المنافقين.

هكذا سيقولان لكما.

لكن الحياة دون شك، دون تدقيق، دون تساؤل، هي حياة عمياء، مشوهة لا عقل لها، ولا إرادة.

فلا تصدقا.

شُكا.

تساءلا.

ثم عيشا الحياة.

إلهام مانع من أجل هوية الساليمية

447

تعلما كيف تعيشان الحياة، بقوة، ولا تخافان.

وفي الواقع، عزيزي القارئ عزيزتي القارئة، فكرة الإسلام الإنساني التي أطرحها تقوم جوهرًا على هذه الدوائر المتشابكة: الشك، الحياة، والمحبة.

تتعامل مع الإيمان من منطلق إنساني، من منطلق يشك ولا يقبل بمسلمات قاطعة، كل شيء يخضع للشك بما فيها نصوصنا المقدسة، والقرآن الكريم أولها.

تتعامل مع الدين من منطلق يعيده إلى حيزه الخاص، تؤمن أو لا تؤمن شائك، ثم تخرجه من الحيز العام، وتقول إن الدين لا يهدف إلى خنق الإنسان بطقوس وشعائر، بل الهدف هو هذا الإنسان نفسه، كرامته وسعادته. ولذا فإن الحياة، التمتع بها، الحب، الجمال، كلها جزء ضروري لحياة إنسانية كريمة.

تتعامل مع الإنسان، رجلا كان أو امرأة، على أنه كائن عاقل راشد قادر على الاختيار، وتسيير حياته كما يشاء. ولذا فإن أساس التعامل بين البشر ليس معايير دينية، بل معايير إنسانية، هو إنسان، هي إنسان، وهذا يكفي. أقبل بهما، كما أقبل بكما، دون شروط.

حديثي معكما لن يكون عامًا. وهو حديث طويل، أحدد ملامحه لكما.

فكرة الإسلام الإنساني كما أطرحها لها عناصر أربعة: أولًا، الهوية -إنسان؛ ثانيًا: إسلام يقوم على مبدأي "العقلانية" و "الحرية"؛ ثالثًا، دوائر التفكير المغلقة -الطبيعة البشرية للنصوص المقدسة، ورابعًا، المرأة -إنسان.

الهوية هي الإنسان.

الإنسان أولًا، هو موضوع الحلقة القادمة.

• «النداء»، العدد ٢٤٦، الاثنين ١٦ أغسطس ٢٠١٠



## الهوية إنسان (١٢)

#### إلهام مانسع

"إذا كان لمفهوم وجود الله أية صحة أو غاية، فإنه يهدف تحديدًا لجعلنا أكبر، أكثر حرية، وأكثر محبة. أما إذا كان الله غيرَ قادر على ذلك، فقد حان الوقت كي نتخلص منه". جايمس بالدوين

قد تكون عبارة بالدوين، الكاتب الأمريكي من أصل أفريقي، صادمة.

لكن عبارته تحديدًا هي الجوهر الذي يقوم عليه مفهوم الإسلام الإنساني.

مفهوم يقول ببساطة إن الإيمان يهدف إلى خلق علاقة بين الإنسان والخالق. لا أكثر ولا أقل.

علاقة روحانية.

وإن هذه العلاقة من الممكن أن تأخذ أشكالًا متعددة.

فأي دين، أيًا كان هذا الدين، ما هو إلا طريق. وسعلة يستخدمها من يريد أن يؤمن. ولذلك لا توجد تراتبية بين الأديان. ليس هناك دين أفضل من دين آخر. كلها طرق، تصل بنا إلى الهدف نفسه.

بكلمات أوضح، الإيمان يمكن أن يصل إليه الإنسان من خلال الأديان الإبراهيمية الثلاثة؛

إلهام مانع من أجل هوية المسلمية اليهودية والمسيحية والإسلام، من خلال الأديان الهندوسية والبوذية، تمامًا كما يمكن أن يصل إليه دون دين. الدين ما هو إلا غلاف أو قشرة خارجية. أما المضمون فهو العلاقة الروحانية التي تربط بين الفرد والرحمن. طريقة الإيمان لا تنعكس على طبيعة الإيمان، لا تنقص منها، أو تشوهها. كلها طرق متساوية، تمامًا كالعلاقة التي تجمع من خلالها الإنسان بخالقه.

كوني أقول ذلك يعني بداهة أني أفترض أنه لا يوجد دينٌ كامل.

وهذه أيضًا عبارة صادمة. فاعذراني إذا كنت قد تسببت فعلًا في صدمكما. لا سيما وأنني ساكررها، كثيرًا. ورجوتكما رغم الصدمة أن تتمعنا في هذه العبارة: ليس هناك دينٌ كامل. والإسلام أولها.

مؤيدو فكر الإسلام السياسي هم وأتباع التفسير الكلاسيكي الأرثوذكسي للإسلام بشقيه؛ السني والشيعي، سيرفضون هذه الرؤية عندما تتصل بالإسلام تحديدًا (وفي الواقع سيرفضها أيضًا أتباع الأديان الأخرى المتزمتون، لكن حديثنا في هذا الموقع يركز على أصحابنا هؤلاء).

هم لن يشيروا إلى الأديان البوذية أو الهندوسية من الأساس، باعتبار أنه من تحصيل الحاصل أن هذه الأديان "كفر" و"شرك" و"إلحاد"، ثم سيعرجون على اليهودية والمسيحية، أتباعها "أهل كتاب طبعًا"، لكنها تظل في رأيهم "ناقصة"، "ناقصة"، إنما جاء الإسلام ليكملها. وهو يعني حتمًا اقتناعهم أن الإسلام جاء كاملًا جامعًا تامًا، لا تشوبه شائبة.

الإسلام الإنساني يرفض هذه القناعة. ويصر على أن أي دين، بما فيه الإسلام، لا يتصف بالكمال.

الدين ليس حجرًا صلدًا. لا يتغير، لا يتبدل، لا يتحول.

لو أردتما صورة ذهنية للدين، تخيلا بذرة، نضعها في تربة، فتنمو، وتترعرع، ينبثق منها فيروع وأغصان، وثمار أيضا. لكن كي تنمو، كي تزهر، لا بد من تشذيبها، من قطع بعض أطرافها، من العناية بها.

أعود وأكرر لكما تلك العبارة المزعجة: ليس هناك دين كامل.

لماذا؟

كل دين خرج من ضمن نطاق زمني تاريخي محدد. وهو لذلك ابن زمنه. ولأن كل الأديان



وجدت قبل أكثر من ألف سنة، فإنه من الطبيعي أن يكون فيها الكثير الذي لا يتماشى مع مفاهيمنا الحديثة العصرية لحقوق الإنسان وكرامته.

هذه الرؤية الإنسانية للإسلام تقول إن الدين، أي دين، ما هو لحظة نشأته إلا نواة، وَضع جذورها من آمن بهذا الدين ونشر رسالته، ثم بنى عليها الناس على مر الأجيال، جيلًا بعد جيل، فإذا بالنواة تتحول، تتغير، تتبدل، ثم تتشكل وفقًا لرؤية ومواقف وأفكار من يؤمنون بهذا الدين.

الأديان تتغير على مر الزمن. وهذا يفسر على سبيل المثال السبب الذي جعل الإسلام الإندونيسي (قبل أن يتأسلم أخيرًا) شكلًا مغايرًا عن الإسلام النجدي. ويفسر أيضا سبب تفرع الإسلام إلى مذهب سني وآخر شيعي وثالث صوفي، ثم تحوله إلى شكل آخر مغاير إلى حد كبير في صوره العلوية، الدرزية... وغيرها.

نحن من يصنع الأديان، أعزائي.

نحن.

الإنسان هو من يصنع الدين.

هو من يجبله بطبعه، بروحه، بعقلانيته أو انعدامها، وبالحب أو الكراهية الذي فيه.

هذه الرؤية للدين تتطلب حتما التعامل معه بشكل "نسبي"، فكما أن كل شيء يتغير، يتغير الدين. وطالما أن الهدف هو تنظيم علاقة الإنسان بالخالق (إذا أراد هذا الإنسان أن يؤمن) فإن كل ما عداه يخضع للتغيير.

من هذا المنطلق أتعامل على سبيل المثال مع الحدود التي جاء بها القرآن الكريم أو السنة النبوية.

قطع يد السارق، رجم الزانية (أحدد الضحية بالمؤنث لأني لم أسمع في عصرنا هذا عن عقوبة استهدف إلا الضعيف)، الجلد... وغير هذا من العقوبات البدنية، كلها تنتمي إلى العصر الذي وُضعت فيه، أي القرن السابع المبلادي.

وهي عقوبات لم يبتكرها النبي الكريم.

انتبها، فهذا الأمر مهم.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية هذه العقوبات لم يبتكرها الرسول الكريم. كانت موجودة قبل أن يولد. وعندما أراد أن ينظم الدولة التي أسسبها استخدم أدوات العقاب التي كانت متواجدة حينها.

كان ذاك زمانه.

اليوم زمان آخر.

في زماننا هذا، نسمي الأشياء بأسمائها، نسمي هذه العقوبات عقوبات "بشعة"، لأنها "بشعة" بالفعل، لا تنتهك حقوق الإنسان فحسب، بل تنتهك اَدميته وكرامته. شاب سرق. انقطع يده ونتسبب له في عاهة تحوله إلى عالة على المجتمع، أم نعاقبه بمدة سجن مناسبة ونؤهله كي يخرج عضوا فاعلًا في المجتمع؟ ثم تخيلا منظر يده وهي تقطع، أليس هذا منظرًا ينتمي بجدارة إلى القرون الوسطى؟

من يطالب بالعودة إلى تطبيق هذه العقوبات، أقول "العودة" لأن معظم الدول العربية والإسلامية باستثناء تلك الدول الدينية الكهنوتية التي نعرفها ولن نسميها، لا تطبقها؛ أقول من يطالب بالعودة إليها لا يعيش فقط بعقله وروحه في القرن السابع الميلادي، بل نسي أيضًا أدميته.

وكما أن الزمان تغير في ما يتعلق بأساليب العقاب، تغير أيضًا بالنسبة للمغزى من الإيمان بدينِ ما.

فالهدف، وفقًا لرؤية الإسلام الإنساني، من الإيمان بدين ما، يرتبط حتمًا باحتياجات هذا الإنسان.

احتياجات هذا الإنسان الروحانية، لا أقل ولا أكثر.

الهدف هو الإنسان نفسه.

ولذلك، لا أرى أن الإنسان يجب أن يُسخر نفسه وأسرته ثم مجتمعه للدين. العكس هو الصحيح.الدين وسيلة. طريقة. توصلنا إلى الخالق، إذا أردنا أن نصل إليه.

ولذلك لن يضير الله كثيرًا لو صليت خمس مرات، أو ثلاث، أو مرة في الأسبوع. في الواقع أنا لا أصلى إلا إذا أحسست بحاجة إلى الصلاة والتأمل.

وإذا قرر إنسان أنه لا يريد أن يصلي، فهذا أمر لا يستحق الإدانة أو النقد أو التجريح. لن

الهام مانع من أجل هوية الساهية

يجعله أفضل أو أسوأ. شأنه.

وفي الواقع، سواء صلى أو لم يصلِّ، صام أو لم يصم، لن يزيد الأمر عن مسألة تخصه. شأنه الدين ليس فرضًا، وفروضه ليست قهرًا.

وعندما نحوله إلى فرض ثم قهر ينتفى الإيمان.

لن يكون إيمانًا حرًا من شخصٍ اختار، بل قهرًا كهنوتيًا يتناقض حتمًا مع مفهوم "الإيمان".

أن تؤمن يعنى أن تكون حرًا.

وهذه الحرية تعنى أيضًا أن من حقك ألا تؤمن.

الله ليس في حاجة إلى الإنسان.

ولا أظنه عز وجل سيبالى كثيرًا أو قليلًا لو انقرضت الأديان من على وجه الأرض.

وفي الواقع كما قلت مرة لصديق، إني وصلت إلى قناعة أننا إذا أردنا أن نبحث عن الله، فعلينا أن نبحث عنه فينا، في أنفسنا. نحن.

وأنه إذا كان موجودًا خارج ذواتنا فإنه قد تركنا وشأننا منذ بدء الأزل، وأننا لذلك مطالبون بتحمل مسؤولية أنفسنا والعالم الذي نحيا فيه.

ووالله إني كثيرًا ما شككت في وجوده، بخاصة في أوقات الحروب. عندما رأيت الطفل يُقتل وهو لا يحميه.

أسأله: أين أنت عندما نحتاج إليك؟

وأسمع ردًا، هامسًا: أنا فيك، ابحثي عني فيك، في الإنسان فيك، وفي الخير الذي في روحك. فكما يصنع الإنسان الحروب ويغرس الكراهية، هو أيضًا من يصنع السلام وينشر المحبة.

سيهزأ مني الكثيرون. ويحنق غيرهم، وبعضهم سيُكفّر.

وسيقولون مارقة، كفرت وخرجت عن الإسلام. ولهم أن يقولوا ما شاؤوا، فلن يغير من إصراري أنى في كل ما أقوله، أقوله من داخل دائرة الإسلام.

أصر على أن أقول إن الدين الذي اخترته لنفسى هو الإسلام.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية فأنا في الواقع، أخوي، لا أقبل به كما هو، لكني لن أتركه، وفي الوقت ذاته سأسعى إلى تقديم رؤية مغايرة، تمكنني من الإيمان لكن بصورة تحترم أدميتي، عقلي، وكرامتي. بصورة تحترم مفاهيم حقوق الإنسان في صورتها الحديثة اليوم.

وبصورة تجعل من هوية الإنسان هي المعنى الأشمل لمفهوم الإيمان.

ولذلك، لـو لاحظتما، فـي الفقرة السابقة قلت "أصر علـى أن أقول إن الدين الـذي اخترته لنفسي هو الإسلام"، ولم أقل "إني مسلمة". لأني أصر، أذكركما، على أن الدين ليس هوية. الدين ليس هوية. الدين ليس هوية.

والهوية هي الإنسان.

أُكمل هذه الفكرة معكما في المقال القادم.

• «النداء»، العدد ۲۶۹، الاثنين ۲۷ سبتمبر ۲۰۱۰

الهام مانع من أجل هوية السالية

### الهوية إنسان (١٢) (ب)

#### إلهام مانسع

ISH كنا نسميه إش.

هكذا كنا نسميه.

وكان يكفي أن ننطق بحروفه حتى يتبدى لنا معناه.

الحروف الأولى لمنزل الطلاب الدولي ISH إش.

منزل قضيت فيه سنتين من عمري عندما ارتحلت إلى العاصمة الأمريكية واشنطن لدراسة الماجستير بفضل منحة فولبراليت أمريكية.

منذ وطأت قدمي عتبة باب منزل الطلاب الدولي، أحسست أني وصلت أخيرًا إلى بيتي. فتنفست. أه ما أجمل الهواء عندما يكون نقيًا.

أليس ذلك غريبًا؟

طوال عمري، وفي كل مكان عشت فيه، كنت أشعر أني

غريبة.

طوال عمري. حتى في وطني الأول اليمن، كنت أشعر أني غريبة، وغيري كان يصفني بالغريبة.

> إلهام مانع من أجل هوية المساهية

ثم أصل إلى بيت كله غرباء، فأشعر أنى عثرت على ضالتى!

أبي -كما تعرفان- كان دبلوماسيًا. ولذلك كنا ننتقل من بلدٍ إلى آخر، ونعود إلى اليمن لفترة سنتين.

في كل بلد ذهبت إليه كنت شيئًا آخر لغيري. نبتة غريبة تُزرع في أرض بعيدة، تطل برأسها من بين أوراقها وزهورها، تتأمل ما حولها، تبتسم، قبل أن تخلع جذورها، لترحل إلى أرض جديدة، ثم تندس في تربته.. إلى حين.

وكان لى هوية واسم جديد في كل مكان.

في اليمن كانوا يعتبرونني نصف نصف. يمنية.. إلى حدّ.

وعندما عملت في جامعة صنعاء لـ٣ سنوات، بلغني أنهم كانوا يسمونني المصرية الطويلة. كنت أبتسم.

غيري يخجل من اختلاط دمه. أما أنا فأفخر به.

في مصر، حيث وُلدت، وتجري في دمي دماء مصرية، كنت لغيري يمنية إلى حدِّ. لهجتي مصرية إلى حدِّ، لهجتي مصرية إلى حدِّ، ولذلك كان السؤال دائما يتبدى في أعين محدثي عندما أقول "بل يمنية".

في ألمانيا حيث عشت طفولتي المبكرة، ظننت لفترة أني ألمانية. ولم أكتشف أني غير ذلك إلا عندما ارتحلت من جديد، وكففت عن النطق بالألمانية. فكان انكشافًا عن مستقبلِ هوياتٍ متداخلة.

في إيران حيث عشت ٣ سنوات، كنت "العربية" في مقابل "الفارسية". ونطقت رغم ذلك بالفارسية كي ألعب مع أترابي في حينها. أما أبي، أستاذي، فكان لا يكل حينها عن الغناء لي وأخي "أنا يمني، فاسأل التاريخ عني، أنا يمني". وأظن أن الدموع تسيل اليوم على وجنتيه لو سمعنى أغنيها معه من جديد.

آه يا أبي. هل ستغنيها لي من جديد اليوم؟ ثم هل ستصدق ما تقوله فعلًا؟

في المغرب حيث عشت لأول مرة في حياتي في بلد ٤ سنوات متصلة، كنت "مشرقية" لا "مغاربية". وفي كل مرة كنت أتحدث فيها مع شخص مغربي، يُغير محدثي أو محدثتي من لهجته المغربية الدارجة إلى العربية الفصحى. ولم يُجدِ كثيرًا تأكيدي أني أفهم الدارجة، لكنها كانت دومًا لفتة كريمة من قِبلهما.

الهام مانع من أجل هوية الإسالية هناك درست في مدرسة عراقية، طلابها من أبناء وبنات الجالية العربية الدبلوماسية في المغرب. ورغم أني تعلمت دوما (ما عدا في اليمن) في مدارس مختلطة، إلا أني هناك تحديدًا تعلمت أن الفتاة يمكن أن تكون وحدها في مجتمع كله ذكور، ولن يضيرها. بل تقف شامخة وعيناها تلمعان. كنت الفتاة الوحيدة في الفصل بين ١١ طالبًا في السنة الأولى من الاعدادية.

وهناك تعلمت أيضًا أن الصداقة ممكنة بين فتاة وشاب. ولا زلت أذكر صديقي السعودي عبدالله بيومي والعراقي سعد معاذ، بالمحبة والخير. تمامًا كما تعلمت أنه ليس هناك شيء أسطوري أو خارق في الرجال. هم من نفس الطينة. وكنت أعرف ذلك من منزلنا، لكنه تأكد واقعًا ملموسًا بالتجربة.

في الكويت، حيث درست البكالوريوس، وعشت للمرة الثانية ٤ سنوات متصلة، كنت نصف نصف، نصف يمنية نصف مصرية. ثم أصبحت في زيارتي الميدانية التي قمت بها عام ٢٠٠٨، سويسرية. عربية لكن سويسرية. وحبذا لو تجاهلنا الموقف اليمني خلال احتلال العراق للكويت.

وفي الولايات المتحدة كنت "غريبة ساحرة"، من بلد يغوص في التاريخ، يبحث محدثي عن موقعه على خارطة العالم، ولا يستطيع. وكان يمكنني أن أكذب وأقول إنها مدينة أمريكية تقع جنوب كاليفورنيا، وكان المسكين سيصدق. لكنى أكره الكذب.

واليوم سيصعب ابتلاع الكذبة، خاصة وأننا أصبحنا مصدّرين لبضاعة رعب، اسمها الإرهاب، ويسميها شيوخنا الجهاد.

في سويسرا، كنت يمنية، ثم تحولت بفعل قادر بعد أحداث الـ١١ من سبتمبر الإرهابية، إلى "المسلمة"، واليوم بعد ١٥ عامًا متصلة من الحياة فيها، يعتبرني البعض هنا "سويسرية مسلمة". وأنا سويسرية أيضًا.. إلى حد.

غريبة كنت. أبحث عن مكان أسميه وطنًا، وكيان أسميه هوية.

كطائر تائه يبحث عبثًا عن سريه.

إلى أن دخلت باحة ذلك السكن الطلابي. إش. إنترناشونال ستيودنت هاوس. هناك أحسست

إلهام مانع من أجل هوية المساهية أنى أتنفس من جديد. ولم أعرف مكانًا سواه أحسست فيه أنى جزء منه كذلك البيت. كنت صاحبة البيت منذ دخلته. ولم أكن غريبة البتة.

ألىس ذلك عجيبًا؟

بيت يضم ٨٢ طالبة وطالبًا ينتمون إلى ٣٣ دولة من قارات العالم الست، ويمثلون كل أديان العالم.

بيت هو الكرة الأرضية بأسرها بالبشر الذي فيه.

وأحببته كما لم أحب وطنًا من قبل. وكان وطنى. إلى يومنا هذا.

في إش، كنا جميعًا غرباء. كل ينتمي إلى دولة ودين ولون وعرق. ولأننا كلنا كنا أحانب، فإن حصيلة جمعنا كانت يا للعجب هوية الإنسان لا غير.

كنا إنسانًا أولًا. الهوية كانت إنسانًا.

هكذا كنا نتعامل مع بعضنا البعض. وكنا في اختلافنا وتنوعنا متساوين.

ولـم يهـم كثيرًا من أي بلد جئنا، أي دين، أو لون جلدنا. كان المهم في علاقتنا "كيف نتعامل مع غيرنا". "عامل غيرك كما تُحب أن تَعامل"، لم أعرف أفضل من هذه القاعدة في التعامل مع من حولي.

الإختلافات الثقافية والسياسية التي فرقتنا في العالم الخارجي، حملناها معنا بكل تأكيد إلى هذا السكن الطلابي، ومعها الخوف والتحفظ لكننا تعلمنا مع الوقت كيف نتغلب على اللحظة الأولى من التردد، ثم ننظر إلى ما بعد خوفنا. وكثيرًا ما كنا نندهش من الحب والخير الذي في الإنسان.

في إش تعرفت على أول صديقة يهودية لي. سيلفيا من بيرو. شعلة من الحياة. أحتفظ في درجي بقلادتها... قلادة بسيطة محفور عليها كلمات قصيرة: "ليس هناك أفضل من صديق عزيز".

صديقتي وأحبها.

وفي إش التقيت بصديقين وفيين، عاشا كما أنا بدويين عالمين، رامين الأمريكي من أصل إيراني، وماركوس الألماني، وكلاهما يعرفان ما تعنيه الهويات المتعددة.

وفي إش تعرفت على زوجي توماس، وأب ابنتي سلمي. وأذكر كيـف نظرت إلى يديه أول

إلهام مانع من أجل هوية إلى أجل هوية

مرة التقينا فيها. يا ألله كم أحببت يديك.

شم رفعت عيني إلى وجهه، تأملته قليلًا، وأدركت لحظتها أنه سيكون نصيبي. هناك من يؤمن بالحب من أول لحظة. أما أنا فأؤمن بالثقة من أول نظرة. وثقت به، وكان كما توقعت.

في إش اكتشفت أني كنت غريبة لأني في قرارة نفسي لم أتمكن من الانتماء إلى مكان واحد. كنت شجرة تخلع جذورها ولا تتعب من تربتها الجديدة.

كل الـدول التي عشـت فيها أوطاني... إلى حين. تأتي لحظـة، فأحلق بجناحي وأرتحل إلى مكان جديد. فكنت دومًا شيئًا ما إلا قليلًا. ولذا لم أشعر بالاكتمال إلا عندما فهمت من أنا.

بدوية تؤمن أن العالم بأسره وطن لها. وتتخذ من الإنسان هوية.

أليس هذا كافيًا؟

الوطن لذلك كان دومًا في داخلي.

غيري يمكنه أن يسميني كما يشاء، لكني أنا من يحدد من أكون. وأنا هو أنا. وهذا يكفي. الوطن في داخلي. وهذا الوطن أسميه إنسانيتي. ولذا لن تعني الحدود الجغرافية شيئا بالنسبة لي، ففي كل مكان ذهبت إليه تعرفت على الإنسان فيه، ولم يهم كثيرا من يكون، لونه، عرقه، دينه. في النهاية كان دومًا إنسانًا. وكانت إنسانيته اكتشافي ثم كنزي.

إش هو العالم كما يجب أن يكون.

العالم كما يجب أن يكون.

وللحديث بقية.

● «النداء»، العدد ٢٥٣، الاثنين ٢٥ أكتوبر ٢٠١٠

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية إلاسالهي؟

# من يُحب اليمن؟

#### إلهام مانسع

اليمن "تشتى" من يحبها! كم مرة قلتها لي يا أبي. وأنا كنت أسمعك، أبحث معك أيضًا عمن يحبها.

واليوم أقف بجانبك، وغيرنا كثيرون، ننظر إلى اليمن، أنفاسنا محبوسة في صدورنا، نخشى لو تنهدنا أن تسمعنا.

> ألم نخيب أملك فينا يا يمن؟ أبناؤك وبناتك؟ نعم. يحق لك أن تبحثي عمن يحبك.

فنحن إلى يومنا هذا لم نعرف كيف نحبك.

تعرفت مؤخرًا على شاب سويسرى من أصل عربي.

أسلم.

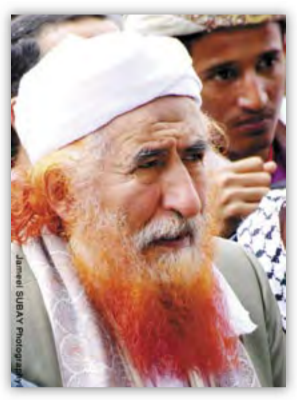
ثم سافر إلى اليمن.

عاش وعمل فيها.

كان مؤمنًا عندما سافر إلى اليمن. قال لي.

وكان على ما يبدو سعيدًا لأنه سيتمكن من ممارسة شعائر دينه في بلد مسلم.

إلهام مانع من أجل هوية السُسُمِيةُ



• الزنداني

بدأ يتردد على المسجد. كل جمعة. كان مواظبًا على الصلاة. كل جمعة.

وكان يستمع بانتباه إلى خطبة الجمعة. كل أسبوع.

ولأنه كان يستمع، بدأ يندهش، يستغرب، ثم ينزعج. وأخيرًا، قال لي: "شعرت بالقرف". نعم. القرف.

القرف مما كان يتردد على مسامعه في مساجدنا. في اليمن.

ولأن ما سمعه في تلك المساجد كان "كافيًا" على ما يبدو، فقد انسل من الدين الإسلامي. تركه وراءه. ولم يندم. فكدت أهنئه.

هل ألومه؟ أم ألوم ذلك الخطاب الديني في مساجدنا؟

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟ هذا الشاب أعمل عقله وقلبه. ولأن الحب والخير كانا في قلبه لم يحتمل الكراهية.

كان يستمع ويشك. يستمع ويفكر. يستمع ويتساءل: أين الله في كل ما يقال في هذا المسجد؟ أين الحب والخير والجمال؟ أين الروحانية؟ أين كل هذا في خطبة يلعن الأمام فيها الدنيا وما فيها، وتحديدًا غير المسلمين، يدعو على الغرب بالدمار، ثم يصف اليهود والمسيحيين بالقردة والخنازير؟ أين الروحانية في مثل هذه الصلاة؟

ثم أين الله في كل هذا؟

لا أرى هنا سوى الكراهية.

نكره واقعنا فنتحول بكراهيتنا إلى الغير، ذلك الآخر، نحمله مســؤولية واقعنا، بدلًا من أن نتحمل مسؤولية أنفسنا. ونقول "لنصلى"، والأحرى أن نقول "لنكره".

لم أحكى لكما هذه الحكاية؟

أحكيها لأننا مازلنا نصر على دفن رؤوسنا في الرمال.

فمنذ الكشـف عن الخطة الإرهابية الأخيرة، ووسـائل إعلامنا الرسمي وشبه الرسمي تبدو "منزعحة" "كثيرًا".

تصر على أن ما يقال في وسائل الإعلام الدولي "مجرد تهويل". وغيرها يلجأ إلى المؤامرة كحل سهل جميل: "يريدون أن يحتلونا".

واللهِ؟ وددت لو أعمل صاحب نظرية الاحتلال هذه خلايا عقله الرمادية، ورد على السـؤال "لماذا يريدون أن يحتلونا؟"، ما الذي ستكسبه الولايات المتحدة من احتلال بلد فقير معدم؟

كأن الولايات المتحدة ينقصها هم جديد. ألا تكفيها رمال أفغانستان وباكستان المتحركة؟ ندفن رؤوسنا في الرمال. أكرر.

ونصر على أن العيب ليس فينا بل في غيرنا.

وهذه الطريقة، رغم اعتيادنا عليها في مجتمعاتنا العربية باختلافها، إلا أنها في حالتنا نحن في اليمن، ستكلفنا غاليًا.

فالموقف لم يعد يحتمل التسويف والمماطلة.

الهام مانع من أجل هوية المساهية صحيح أنه يحق لنا أن نشعر بالخوف والإحباط ثم اليأس.

محاصرون نحن في اليمن بين خماسية الفقر، الجهل، الفساد، التمزق، والتطرف.

كماشة أطبقت بأطرافها الخمسة على أعناقنا ونهشتها. فتناثرت أنفاسنا هباءً.

وصحيح أنه يحق لنا أن نشعر بالذعر من وصم بلدٍ عريق له تاريخه وحضارته كاليمن كوكر للإرهاب.

أصبحنا نخجل من أن نقول "يمنى".

وتحول جواز سفرنا اليمني إلى "وثيقة اتهام"، لا تعني بالنسبة لحاملها إلا المزيد من إجراءات التفتيش والمساءلة.

كل هذا صحيح.

لكن الصحيح أيضًا أن هناك بيئة فكرية دينية منتشرة في اليمن تبرر للإرهاب ثم تسعى إلى نشره وتصديره. وإن تجاهل هذه البيئة لن يزيد الوضع إلا سوءًا.

الصحيح أيضًا أن الحكومة اليمنية ما فتئت تداهن شيوخ السلفية ممن يروجون للفكر الجهادي (الإرهابي) المتطرف، وعلى رأسهم الشيخ عبدالمجيد الزنداني، تتملقهم، وتسعى إلى رضاهم.

الشيخ عبدالمجيد الزنداني هو الأب الروحي لأسامة بن لادن.

وهو إلى يومنا هذا يرفض أن يدين أسامة بن لادن. لم لا تدينه يا شيخنا مادمت تقول إنك "وسطى"؟

وجامعة الإيمان، التي تأسست بتمويل سعودي قطري، ويرأسها الشيخ، درّس فيها أنور العولقي.

تمامًا كما أن الشاب النيجيري عمر الفاروق كان يسكن في السكن الطلابي التابع لجامعة الإيمان، في عمارة الخولاني في صنعاء.

وقبلهما قتل أحد طلابها ٣ أجانب.

كل هـذا، ورغـم كل التحذيـرات التي تصـل إلى الحكومـة اليمنية من الحكومات الشـقيقة وغيـر الشـقيقة عن هـذه الجامعة والفكـر المتطرف الذي "تدرسـه"، فإن أبـواب الجامعة تظل مفتوحـة. مفتوحـة لأكثر من ٧ آلاف شـاب وشـابة، منهم المئـات ممن يفدون إليهـا من أنحاء

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية

العالم. "تدرسهم" أو "تدربهم"؟

المجتمع الدولي ليس غبيًا. يتابع ويراقب. وينتظر المبادرة.

لعل الوقت قد حان لأن تقفل الجامعة أبوابها.

لعل الوقت قد حان أن نعيد النظر في علاقة التحالف بين السلطة و"التيار السلفي".

لعل الوقت قد حان لأن تأخذ السلطة موقفًا حازمًا من "ثقافة الكراهية" التي تنشرها رموز التيار السلفي.

ثم تكف عن الرقص على رؤوس الثعابين، الأجدى أن تمسك برؤوسها ثم تُخرج السم من بين أنيابها.

فاليمن لم تعد تحتمل.

لم تعد تحتمل.

حبذا لو تعلمنا كيف نبدأ في حبها.

• «النداء»، العدد ٢٥٦، الاثنين ٦ ديسمبر ٢٠١٠

الهام مانع من أجل هوية السالية



# لا تدعوهم يسرقوا ثورتكم!

إلهام مانع

أردت أن أغني.

أي والله. ولو كنت أعرف كيف يكون العزف على الناي والعود، لعزفت لحنًا للخلود. جاءني الخبر على هاتفي النقال: بن علي يغادر تونس. خبر امتزج بضوء الفجر. قال الشعب كلمته فأحنى بإرادته وجه الطغيان. فتلاحقت الأنغام ترقص أمامي، وتغني.

إلهام مانع من أجل هوية الساليك م نوفمبره۲۰۲

يالله ما أجمل الإنسان عندما يدافع عن حقه في الحياة، والحرية، والكرامة.

كم مرة جاءني السوال من طالباتي وطلابي في مادة "الدمقرطة والمجتمع المدني في الدول العربية" التي أدرّسها في جامعة زيوريخ: لما لا يشورون؟ كم مرة جاءني هذا السؤال. "لم لا يعبرون عن غضبهم؟"، "لم لا يثورون دفاعًا عن حقوقهم؟".

وكنت أرد بالصمت.

أتركهم يبحثون عن الإجابة من معطيات الواقع في عدد من الدول العربية، ولا أفقد أملي في الإنسان في الوطن. ذلك الني يحلم بحياة أفضل، بدولة تحترم كرامته، حريته، وحقوقه الإنسانية، ثم تعمل من أجل مستقبله، لا ينخرها الفساد، ثم لا يتمكن منها جبروت الاستبداد.

رغم ذلك لم تكن فرحتى ساذجة!

ضياء الفرحة وهي تغمرني لم تعم عيني.

ولذا أتابع ما يجري في تونس ويدي على قلبي.

أتساعل: هل تصبح تونس نموذجًا تحتذي به دول العالم العربي في تأسيس نظام ديمقراطي مدني يحترم حقوق الإنسان وحرياته، أم أنها ستتوه وهي فرحة، فتتلقفها قوى الإسلام السياسي، لتمسخ ثورتها فتحرك بوصلتها إلى الماضي وتحيلها إلى نظام كهنوتي جديد؟

تونس كانت دومًا تقف على رأس القائمة. قائمة الدول التي سيخرج شعبها إلى الشارع مطالبًا بحقوقه.

تونس.

الهام مانع من أجل هوية الساهية لأنها كانت النموذج بين الدول العربية. تونس.

دولة عدد سكانها قليل، شعبها متجانس، حدودها واضحة، تحوز على شريحة واسعة من الطبقة الوسطى، شعبها متعلم، وتاريخها يشهد بتفردها.

أول من أصدر قانونًا أساسيًا يتضمن معنى للحريات ويمنع الرق والعبودية كان الباي أحمد العاشر (١٨٣٧–١٨٥٥). فعل ذلك في القرن التاسع عشر. وكان هو ثم خير الدين من بعده الذي عمل كرئيس للوزراء في الفترة بين ١٨٧٣ و ١٨٧٧، من أدخلا إصلاحات واسعة في النظام التعليمي التونسي، بدأت المدارس على إثرها في تعليم العلوم العصرية واللغات، وأسست لمركزية الدولة وقوة مؤسساتها.

تونس.

والأهم أنها الدولة التي تمكنت منذ حصولها على الاستقلال من شق طريقها العقلاني بصورة تختلف عن غيرها من الدول العربية.

هي الدولة العربية الوحيدة التي عمدت إلى فصل الدين عن الدولة، وأصدرت قانونًا للأسرة أعاد ميزان العدل للعلاقة بين الرجل والمرأة. كل هذا حدث بعد وصول الرئيس بورقيبة إلى السلطة، الذي كان يحوز حينها على شعبية واسعة. الرجل الذي ترك السلطة دون أن ينهب ثروات وطنه، وإن أصابه للأسف في أواخر حياته الفيروس العربي للاستبداد بالحكم.

كل هـذه كانـت ومازالت ميزات للدولة القائمة في تونس. لا تخلطوها مع ممارســات الدولة البوليسية التي كان بن علي رمزًا لها.

وهي إرث حضاري تاريخي بدأ في القرن التاسع عشر، مهد لمدنية الشعب التونسي وثقافته. فأمنتكم بالله لا تتعاملوا مع ميراثكم الناصع كما لو كان إثمًا، ثم لا تتركوا الإسلاميين ينهشوا فيه ويحولوه إلى إثر بعد عين.

لعلكما تشعران الآن، عزيزي القارئ عزيزتي القارئة، بقدر قليل من الامتعاض. تتساءلان عن مبرر حديثي هذا الآن؟

وردي يتطلب مني أن أحيلكما إلى الأحاديث التي يدلي بها هذه الأيام بعض قادة الإسلاميين التونسيين ثم شعاراتهم التي رفعوها بعد أن فر بن علي وأسرته، والرسائل التي يتبادلونها. هي التي أثارت قلقي، وهي التي دفعتني إلى كتابة هذا المقال.

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية الأمين العام لحزب النهضة حمادي جبالي أدلى بحديث لصحيفة التاجز أنزايجر السويسرية الناطقة باللغة الألمانية بتاريخ ٢٠ يناير، رفض فيه أن يحدد موقفًا واضحًا من دستور تونس المدني، ثم تحدث بحديث عامض هلامي عن الشريعة. من يقرأ حواره يدرك أن الرجل يريد أن يحول تونس إلى دولة دينية.

شم عاد وتحدث عن تعددية الزوجات وحقوق المرأة "الإسلامية"، كأن ما تتمتع به المرأة التونسية، والذي تحسدها عليه نساء العالم العربي، ليست حقوقًا؛ أو كأن قانون الأسرة التونسي لا يعتمد على تفسيرات فقهاء متنورين لم يجدوا أي تعارض بين مفهوم العدالة في العلاقة بين الرجل والمرأة في الأسرة وبين الإيمان بالله. اقرأوا تاريخكم حتى لا يأتي مثل هؤلاء ويشككوكم في إرثكم الحضاري.

ثم انتبهوا إلى الشعارات التي خرج بها بعض الإسلاميين إلى الشوارع: 'الحجاب والنقاب يا حكومة الذئاب"، "النشيد الوطنى حرام"!

هل هذا ما خرجتم رجالًا ونساء إلى الشوارع تطالبون به؟ هل هذا ما خاطرتم بحياتكم من أجل دولة كهنوتية؟ حكم ديني يسلبكم حرياتكم الشخصية وكرامتكم؟

لم يكن للإسلاميين دور في ثورتكم، لم يكن لهم دور في ثورتكن، فلا تفرطوا في ما حققتموه، لا تدعوه يضع هباء، لا تتركوا الضباع تنهشه.

ثم لا تدعوهم يستحوذوا على الساحة.

كونوا أقوياء، كن قويات.

ارفعوا أصواتكم عاليًا.

ارفعن أصواتكن عاليًا.

كونهم إسلاميين لا يعنى أنهم يتحدثون باسم الله.

أمنتكم بالله أن تدركوا معنى هذه العبارة.

كونهم إسلاميين لا يعنى أنهم يتحدثون باسم الله.

الله والدين لا علاقة له بما يقولونه. هم قوى سياسية تطمح إلى الوصول إلى السلطة وتستخدم الدين وسيلة لتحقيق هدفهم.

فأصروا ثم صممن على وجود ضمانات دستورية تحمى ديمقراطية الدولة، الحريات

الهام مانع من أجل هوية الإسالية الشخصية، علمانية الدولة ومدنيتها، وقانون الأسرة.

كي تصونوا ثورتكم عليكم ثم عليكن أن تصروا على أن أية مشاركة لأية قوة سياسية، ومنها الإسلامية، يجب أن تتم وفقًا لضمانات دستورية تحدد خطوطًا حمراء لا يمكن المس بها، أهمها التداول السلمي للسلطة، حقوق الإنسان وحريته، علمانية الدولة، وقانون الأسرة.

لا تدعوهم يستخدموا فزاعة الدين ليدفعوكم إلى التراجع عن مكاسب وطنكم.

أنتم وأنتن من صنع هذا الحدث. وتونس هي وطنكم.

فلا تتركوهم يسرقوا ثورتكم كما فعل الخميني في إيران. ثم لا تدعوهم يغتالوا الوطن في قلوبكم.

بل كونوا لنا النموذج في العالم العربي، كي تكون تونس لنا الأمل.

• «النداء»، العدد ٢٦٤، الاثنين ٣١ يناير ٢٠١١

إلهام <mark>مانع</mark> من أجل هوية السماليج



• جزء من الاعتصام السلمي الذي دعت له أحزاب المشترك الخميس قبل الماضي بصنعاء - ت: جميل سبيع

### مصرعلى مفترق الطريق!

#### إلهام مانع

"الثورات تُسرق! يبدأ بها الحالمون، ثم ينقض عليها المنتهزون، ثم قد تتحول إلى فاشية، فيأتى يوم نتحسر فيه على أيامنا هذه!".

قالها لي صديقي المصري العزيز. صديقي وهو شقيقي، ورغم ذلك نختلف أحيانًا في

الهام مانع من أجل هوية السالية المواقف والآراء. استمعت إليه بتمعن. لا لشيء، إلا لأنه في كثير من المواقف أظهر بُعدًا في النظر، وعادة كنت أجد أن ما قاله في كثير من الأحيان محقق.

استمعت إليه لذلك وأنا أختلف معه. وفي الواقع لم أختلف معه في حياتي كما في تلك اللحظة. لكن ما قاله حرك نبضًا في داخلي.

كم منا التفت إلى أعماله في الأيام الماضية؟
عن نفسي، وجدت نفسي روحًا وفكرًا في
مصر. قلبي معها. وكما قلت لزوجي لم
أشعر بالجزء المصري فيّ قويًا كما في هذه
الأيام. أدمدم أغنية أم كلثوم "مصر التي
في خاطري"، ودموعي تنفر من عيني. ومرت
عليّ لحظات تمنيت فيها لو كنت في ميدان التحرير
مع هؤلاء الشباب. والشابات.

من يتابع موقعي على الفيس بوك ورسائل التويت رالتي أكتبها يدرك أني اتخذت موقفًا منذ البداية بدعم ثورة شبان وشابات مصر. لم أتردد لحظة. بل صدقت ومازلت أصدق أن دافعهم هو محبة مصر ورغبتهم في التغيير. يريدون وطنًا يستحق أن يحمل اسم مصر. يحترمهم وحقوقهم. مصر، أعرق دولة في التاريخ، وطن لهم ولهن. وطن كل أفراد الشعب، مسلمين مسيحيين يهود بهائيين ملحدين، رجالًا ونساء. وطنهم جميعًا. لا وطن قلة نفعية فاسدة.

وزاد اقتناعي وأنا أرى بعضًا من قبس النور يتوهج ضمن الأحداث.

صديقة لي عزيزة شاركت في تظاهرات التحرير المليونية في الـ٣٠ من يناير الماضي، رسمت هذه الصورة لي: "كنا نمثل كل أطياف مصر، غني وفقير، رجل وامرأة، مسلم ومسيحي وغير ذلك، البواب وخريج الجامعة الأمريكية، وعندما غنينا النشيد الوطني -بلادي بلادي لك حبي وفؤادي- أقشعر بدني، وبكيت، ولم أكن وحدي".

إلهام مانع من أجل هوية الساهية ثم صورة قداس الأحد نظمه مصريون مسيحيون في ميدان التحرير، والمصريون الأقباط يحمون ظهور المصريين المسلمين وهم يصلون، ثم نساء ورجال يصلون معًا. لحظة من التاريخ جمعت الإنسان المصري بتعدديته ووحدته على هدف واحد. يريدون تغيير النظام.

ولذلك انبعث الأمل أن يضرج من رحم هذه الثورة تغيير يؤكد على ديمقراطية الدولة، مدنيتها، واحترامها لحقوق المواطنة لكل أفراد شعبها.

أليس هذا ما نريده من أوطاننا؟ أليس هذا ما نكتب وندافع عنه؟

لكن صديقي يتابع ما يحدث بقلق. بتوتر. نعم يتابع ما يحدث وهو وجل.

ورجوتك/كَ ألا تفهماه خطأً. لأن صديقي وهو في مصر، هو روح مصر. هل تسمعانني، هو روح مصر. هل تسمعانني، هو روح مصر. يحبها كما لو كانت هواءه الذي يتنفس. هي دمه الذي يجري في عروقه. مصري معجون بطبن مصر.

ورغم ذلك كان متحفظًا.

قال لي: "تمر علي لحظات حالمة، أهمس فيها لنفسي، ياريت، ياريت يخرج من ده كله دولة ديمقراطية، تحاسب الفاسدين، وشرطة تدافع عن الناس... وتلاقيني بأحلم معاهم. ثم بعدها بثانية أتشاءم. التغيير كلنا موافقين عليه. بس تغيير من ماذا وإلى ماذا؟ وإزاي؟ وفين الرؤية لهذا التغيير؟".

صديقي يتساءل كيف يمكن أن يحدث تغيير في غياب قيادة فعلية لهذه الثورة. قيادة تضع مصلحة مصر، ديمقراطيتها ثم مدنيتها والحريات المدنية على رأس أولوياتها، وتفاوض السلطة عليها.

وإذا كنت أنا أرى الومضات من القبس في ما يحدث، يفزع هو من بعض المواقف التي لا تعبر عن بعد رؤية ولا مقدرة على إدارة دولة:

شاب يعتبر أن خراب السياحة المصرية "ليس مهمًا" لأنها "لا تفيد سوى فئة قليلة".

"المصدر الثاني لدخل مصر"، يقول صديقي، "ليس مهمًا؟".

آخر يعتبر أن إقفال قناة السويس ممكن "ما هي الناقلات الأمريكية هي التي بتمر فيها". قناة السويس الشريان الحي للنقل البحري!

"التغيير كلنا موافقين عليه" يصر صديقي. "بس كل ما يغذونا به هو شعارات بدون ضمانات.

الهام مانع من أجل هوية الإسالية



وإذا كانت الضمانة من الناس. فالناس اللي هايجة هي اللي بتخوفني".

"الناس اللي هايجة هي اللي بتخوفني".

"لأن الهياج لا يمكن أن ينتج عنه دستور يكون مدني ديمقراطي". يقولها وصوته يرتعش. هل بدأتما تتشاءمان كما أنا من حديث صديقي؟

أنا أغص بالفعل من حديثه. لكني أجد أن ما يقوله فيه منطق. لأن أصعب الأشياء هو أن تُدخل قدرًا من العقلانية والمنطق في مسار الأحداث عندما تحدث الثورات.وثورة مصر كانت ضرورية. هذا لا شك فيه.

لأن الأوضاع كان لا يمكن أن تستمر كما كانت عليه. جمود سياسي تشعر به كما لو كان النظام قد تحنط في تابوت، يكذب الكذبة ويصدقها، ثم يستغرب أن أبناءه وبناته لا يصدقون. وتفاوت في توزيع الثروات ثم فساد وبطش بالحريات ورغبة في فرعنة النظام وتوريث السلطة. كل هذا كان يجب أن يتوقف. وقد تمكنت الثورة من إيقاف توريث السلطة فعلًا. لكن هل ستتمكن من تغيير النظام وبصورة تتوافق مع تطلعات من أطلقوا ثورة الفيس بوك؟

صديقي يقول لي "إن مأساة الشعارات الجميلة أنها لا تؤكل عيش". وأنا أرد عليه "إن الإنسان إذا لم يحلم بالتغيير سيختنق ثم يموت".

وكلانا متفقان على أن الهدف هو مصر، أن تكون وطنا لأبنائها وبناتها. ثم نبراسًا للتنوير من حديد.

ولأننا متفقان على الهدف اتفقنا أيضًا على العبارة التالية: "كي يحدث التغيير نحتاج إلى العقلاء من شعب مصر، كي تصبح الثورة فجر مصر الجديد".

● «النداء»، العدد ٢٦٥، الاثنين ١٤ فبراير ٢٠١١





## صباح الخيريا يمن، صباح الخيريا وطن ا

إلهام مانسع

اتصل بي أخي. سألني: "ماذا كتبت عن اليمن؟" فحرت جوابًا.

لم أكتب عن اليمن حتى الآن. لا لعدم رغبة، بل لأن الكلمات تأبى أن تطيعني. ألجأ إلى الكمبيوتر، أضع أصابعي على لوحة المفاتيح، ثم أنتظر. أصابعي تنظر إليّ من خلف، تنتظر هي الأخرى، لكني أتجمد. فتكف هي عن التوقع، ثم تهمد. فأعود لأتابع الأخبار، أقرأ وأسمع وأشاهد.

الهام مانع من أجل هوية الساهية رأسي حبلى بالأفكار، لكنها ترفض أن تلدها في كلمات. كأنها تغيظني.

مخاض. مخاض. مخاض.

ولست وحدي في هذا المخاض.

اليمن أيضا تعيش واقعًا قد يتمخض عن جديد.

شيء ما يتبدل، شيء ما يتغير، شيء ما ينبثق من ظلام دامس. لكني أخشى أن أصدق. أخاف أن أصدق كي لا تطعنني الخيبة من جديد. وأنا تعبت من الخيبات. وتعبت أكثر من اليأس.

هل تريدون الحق؟ كنت قد فقدت الأمل. منذ زمن. فقدت الأمل في اليمن. قراري بالهجرة من اليمن كان مؤشرًا على فقداني الأمل.

بحثت دومًا عن الوطن في اليمن، لكن وطني كان يخنقني بمرضه. لأن وطني مريض، مريض.

ولذا قلت لنفسي يومًا "كفى"، "كفى، ما فائدة أن تحرثي في أرض بور. ستنهال عليك السكاكين، وسيكون عليك أن تقرري إما أن تكوني جزءا من النظام أو ضده". فقررت أن أغادر ولا أعود. سافرت وأنا أدري أني لن أعود: "وداعًا يا وطن، وداعًا بلا رجعة".

ولم أشعر يومًا أن قراري كان خاطئا. لم أشعر بالندم. لأني تمكنت من التنفس كما أريد، وأن أحيا بتعمد، أكون، ولا أساوم. أضع رأسي على الوسادة وأنام ملء أجفاني، مطمئنة الضمير. وفي الواقع اشتريت نفسي وراحة بالي بالرحيل. لأني لو كنت بقيت كنت سأكون جزءا من النظام، ولكي تكون جزءا من النظام عليك أن تكون فاسدًا. أو على الأقل أن تكون فاسدًا "إلى حدٍ ما". وإلى "حدٍ ما" هذه كانت تقتلني. لا أحتملها. أو كنت سأنقلب ضد النظام، وحينها كنت سأحيا والجمر وسادي. ولحمي كان حينها غضًا، لا يبحث عن العراك.

هذه الأيام بدأت أكتشف أن هناك طريقًا ثالثًا يمكن للإنسان أن يختاره. ليس أقل صعوبة من الخيار الثاني.

إلهام مانع من أجل هوية الساهية طريق اختاره شبابنا، طريق اختارته شاباتنا.

طريق "أن تبقى وتبحث عن وطنك في وطنك".

طريق "أن تصر على استرداد وطنك ممن استلبه وحوّله إلى إرث يستبد به".

وطريق "ألا تقبل بأنصاف الحلول".

"سنكون" قالها لى أحد هؤلاء الشباب.

"سنكون".

ولم أفرح يومًا بكلمة مثل هذه الكلمة التي خرجت من رحم الأمل. فرح أغرق عيني بالدموع، لأنها لخصت برونق بديع ما يريده شباب وشابات اليمن.

شبابك يا وطن كف عن اليأس. شاباتك قررن أن يحلمن. يريدون وطنًا يكون لهن وطنًا. يريدون أن يكونوا، أن يكن.

فأخجلونا نحن من بدأ الشبيب يتسلل إلى قلوبنا. أخجلونا نحن من ركنًا إلى التحسر. أخجلونا نحن من وجد الأمل مذبوحًا في صدره.

اليمن ليست تونس ولا مصر.

الكثيرون يرددون هذه العبارة، وأنا لن أجادل فيها. فهي موضوعيًا صحيحة.

اليمن كدولة مازالت في حالة "تجربة"، وهي إلى يومنا هذا "لم تتبلور بعد". ليس لديها تاريخ في الحكم المركزي، ومنقسمة مناطقيًا وطائفيًا. وتحكمها أقلية قبلية عشائرية.

ولذلك فإن المطالبة بإسقاط النظام قد تتمخض عن عدة سيناربوهات محتملة. أولها انقسام اليمن، ثانيها حرب أهلية، وثالثها "أو".

انقسام اليمن وارد. لأنه إذا كان مطلب إسقاط النظام قادرًا على أن يوحد القوى المعارضة على المدى القصير، فإن أهداف هذه القوى من إسقاط النظام قد تختلف. وبعض هذه القوى قد لا يرضى بأقل من الانفصال.

والحرب الأهلية واردة هي الأخرى، لأن اليمن مدجج بالسلاح حتى العنق، والدولة طابعها قبلي، والانقسام القائم بين صفوف الأقلية الحاكمة كلها عوامل يسلهل أن تشلعل فتيل أزمة سرعان ما تتفجر إلى حرب أهلية.

> إلهام مانع من أجل هوية السالمات

السيناريو الثالث هو "أو".

و"أو" هذه يؤمن بها شبابنا وشاباتنا.

"أو ننسى انقسامنا، ونقرر أن نبني وطنًا موحدًا، يحمي أبناءه وبناته، يكون لهم ولهن وطنًا. ونؤسس لدولة، دولة مدنية ديمقراطية عادلة، تخلو من الفساد، تقوم على مفاهيم المواطنة وتحترم حقوق الإنسان. دولة مؤسسات يقف فيها الجميع متساوين أمام القانون".

"أو" هذه هي سيناريو "الحلم".

شبابنا يحلم. شاباتنا يحلمن.

يؤمنون ويؤمنٌ بهذا الحلم.

ويريدون أن يبعثوه حيًا في الوطن.

وأن تحلم يعنى أن تصمم على الحياة.

غيري كثيرون سيسخرون من سيناريو الحلم هذه.

من "أو".

ولعلهم على حق!

لكنى تعبت من اليأس كما قلت لكم. وأريد أنا الأخرى أن أحلم. أحلم بوطنى من جديد.

ولذا سأضع مخاوفي جانبًا، وأُسكت عقلي قليلًا، وأقف مع شباب وشابات اليمن، أحلم مع المستقبل، ولن أقول أكثر من جملتين: "صباح الخير يا يمن، صباح الخير يا وطن".

● «النداء»، العدد ۲۲۷، الاثنين ۲۸ فبراير ۲۰۱۱

إلهام مانع من أجل هوية المساهية





## اليمن.. أمام مُفترق الطريق من جديد ا

إلهام مانسع

لا مفر من التاريخ، نعود إليه كي نسـتقرئ وقائع الحاضر! قبل نحو ٤٠ عامًا، وقفت اليمن على مفترق طريق، وتحديدًا عام ١٩٦٢ في اليمن الشمالي. حينها، حدث انقلاب عسكري أطاح بنظام إمامي، كان قد أبقى اليمن رهينة في غياهب القرون الوسطى، وأقام بدلًا منه نظامًا جمهوريًا.

> إلهام مانع من أجل هوية إلسالمية

ولأن اليمن ظلت، مثلما هو الحال اليوم، مسرحًا لتلاعب القوى الإقليمية ومناوراتها، فقد تحوّلت إلى ساحة لحرب بديلة بين المملكة العربية السعودية ومصر الناصرية.

الرياض، المتحالفة مع الولايات المتحدة، كانت تخشى يومها من انتشار رياح الفكر الشوري الناصري إلى أراضيها، فدعمت القوى الملكية بالمال والسلاح. أما القاهرة، التي دأبت على تصدير فكرها القومي العربي، متحالفة في ذلك مع الاتحاد السوفييتي، فقد سارعت إلى تأييد الانقلاب، الذي تم في الواقع بمباركتها.

وكلاهما، السعودية ومصر، كانا جوهر وجهين لعُملة واحدة. صحيح أن الأولى كانت تدعم فكرة أمة إسلامية، والثانية

تروج لفكرة أمة عربية، لكن طبيعة النظام فيهما كانت

متشابهة ومستبدة، لا تقوم على أسس ديمقراطية أو على مفاهيم المواطنة المتساوية. ولذا، فإن الدعم الذي قدّماه كان يشبه نظامهما، لا يؤمن بالتعدّدية الحزبية ولا بمفاهيم الديمقراطية.

واليمن، التي استيقظت للتّو من سُبات طويل، كان عليها أن تبحث عن طريقها، ولم تجده. القوى الجمهورية كانت منقسمة على نفسها، لكنها اتفقت –على اختلاف مشاربها – حينها على الهدف. والهدف يومذاك، كان الإطاحة بالنظام الإمامي: "نقضى عليه ثم نرى ما سيكون".

صمدت تلك القوى أمام حصار شرس للقوى الملكية عام ١٩٦٧ ثم تمكّنت من حسْم المعركة لصالحها (رغم توقّف الدعم المصري)، التي انكسر دورها بعد هزيمة ١٩٦٧ أمام إسرائيل. ولأن الانتصار أدّى إلى غياب الهدف المشترك، برز الانقسام الداخلي بين صفوف القوى الجمهورية واضحًا.

انقسمت القوى الجمهورية إلى تيارين رئيسين:

التيار الأول، تمثل في مشايخ القبائل الزيدية الهمدانية والقوى الإسلامية وقيادات

إلهام مانع من أجل هوية الإسلامية عسكرية، إضافة إلى قوى إصلاحية تقف متشككة من "المشروع الناصري القومي" ومضمونه الاشتراكي. دعا هذا التيار إلى تسوية مع القوى المُلكية بمباركة الرياض وتأسيس جمهورية عربية يمنية "إسلامية عسكرية قبلية".

التيار الثاني تمثل في القوى المؤمنة باليسار الاشتراكي أو القومية العربية، لكن المُلفت هـو أنه عندما ينزع المرء الغطاء الأيديولوجي عن هذا التيار، يجده ممثلا في الواقع للقوى الاجتماعية والمناطق اليمنية التي هُمِّشت على مَر التاريخ الحديث للبلاد، بخاصة أتباع سكان المناطق الوسطى اليمنية، التي يدين أغلبها بالمذهب السُني الشافعي. وقد أراد هذا التيار بناء دولة حديثة "قومية"، لا طائفية فيها ولا مناطقية. ورغم غياب مفاهيم الديمقراطية عن هذه الرؤية للدولة، إلا أن المؤكد أن مركزية الدولة وقوة مؤسساتها في مواجهة القبائل، كانت محورية فيها.

تحول الانقسام إلى مواجهة عسكرية حاسمة في شهر مارس ١٩٦٨، آلت فيها الغلبة إلى التيار الأول. ومع انتصاره، تبلورت ملامح الجمهورية العربية اليمنية الجديدة -دولة ضعيفة، مؤسساتها هشة- حافظت على الهيمنة السياسية التاريخية للقبائل الزيدية الهمدانية، وتحوّلت مع مرور الوقت إلى استحواذ لفئة قليلة من قبيلة سنحان الحاشدية على مقاليد السلطة، في ظل تهميش لفئات وشرائح المجتمع اليمني الأخرى.

### ما أشبه اليوم بالبارحة!

كان من الضروري استحضار هذا المفصل من التاريخ اليمني الحديث، لأن اليمن الموحد، يقف اليوم كما الأمس، أمام مفترق طريق جديد، وخياره كما البارحة يتعلق جوهرًا بطبيعة الدولة التى ستتشكل في ما بعد.

نقطة الانطلاق تختلف بالطبع. فاليمن بعد أكثر من ٤٠ عامًا تحوّل إلى دولة فاشلة وضعيفة المؤسسات، نسبة البطالة فيه تصل إلى أكثر من ٣٥٪، والفساد فيه وبائي، وموارده النفطية والمائية شحيحة، ويواجه حركة شعبية تطالب بانفصال الجنوب من الشمال وتمردًا مسلحًا في الشمال، ذا طابع مذهبي قبلي.

والقوة المحركة للتغيير، اختلفت هذه المرة. شبان وشابات استنشقوا رياح التغيير والحرية

الهام مانع من أجل هوية الإسالية القادمة من تونس ومصر، فقرّروا أن يصنعوا التاريخ في وطنهم. انتفاضة الشباب جاءت مفاجئة لكل القوى السياسية التقليدية اليمنية. مفاجئة بسبب قوتها ثم بسبب تزايد الدعم الشعبي لها، وهو ما سحب البساط من تحت أقدام تلك القوى العتيقة.

المعارضة الممثلة في أحزاب اللقاء المشترك، تذبذبت مواقفها في البداية، ثم اضطرت في النهاية أن تعلن دعمها لمطالب الشباب. والحراك الجنوبي، تفاجأ هو الآخر بالْتفاف الكثير من المحافظات الجنوبية حول الانتفاضة، فاضطر إلى إعلان دعمه هو الآخر لها، وإن كانت بعض رموزه تظل متحفظة ومصرة على هدف الانفصال. أما الحركة الحوثية، فقد سارعت إلى إعلان دعمها ومشاركتها في الانتفاضة.

لكن، إذا كانت الانتفاضة مفاجئة، فإن الشيء المؤكد أن هدفها المُعلن، الدَّاعي إلى إسقاط نظام علي عبدالله صالح، كان قادرا على توحيد كل هذه الأطياف المتنافرة، تمامًا كما في الستينيات من القرن الماضي: "يرحل ثم نرى ما يحدث بعد ذلك"، وتحديدًا، هذه العبارة "ما يحدث بعد ذلك"، تظل هي الشاغل الحقيقي للمتابعين للشأن اليمني.

فالحادث هو أن هناك قوى عديدة تسعى إلى توجيه مسار الأحداث الجارية والتأثير فيها بصورة تحدِّد مصير وكيان التغيير القادم في اليمن. وكما كان الصراع في١٩٦٧، فإن الصراع الذي بدأ يتبلور اليوم في اليمن، يتعلق تحديدًا بطبيعة الدولة اليمنية الجديدة.

### الخيارات المستقبلية

أيام الرئيس علي عبدالله صالح أصبحت معدودة. ولعل أكثر من يُدرك ذلك، هو الرئيس صالح نفسه، خاصة وأن الطريق أصبح مسدودا. فأية مبادرة يتقدّم بها، تجابه برفض قاطِع من شباب لا يثق بكلمة الرئيس، بخاصة وأن الأخير معروف بوعوده التي لا يفي بها.

لكن انسداد الأفُق، لا يرتبط تحديدًا بشبابٍ يؤمن بتغيير سلمي مدني. الخوْف في الواقع يمتزج بدوافع من بدأوا يقفزون من القارب بعد أن كانوا جزءا من مكنونه، بدءًا بأبناء شيخ مشايخ حاشد الأحمر، مرورًا بالشيخ السلفي عبد المجيد الزنداني، وانتهاءً بالجنرال علي محسن الأحمر، الأخ غير الشقيق للرئيس صالح.

دعم هؤلاء "السريع" لانتفاضة الشباب، لا يأتي مفاجئًا لمَن يتابع الشأن اليمني، لأنه يأتي

إلهام مانع من أجل هوية المساهية متسعًا مع التقارير التي أشارت إلى وجود صراع شرس حول السلطة بين أركان النخبة الحاكمة، كان مستعرا خلف الكواليس. انتفاضة الشباب لم تفعل أكثر من أن أخرجتها إلى العلن. وهي وإن أخرجتها إلى العلن، فإنها أظهرت في الوقت ذاته التباين في الرؤى بين التيارات التي تحالفت من أجل إسقاط الرئيس، وتصوّراتها المستقبلية لما يجب أن تكون عليه اليمن.

التيار الأول، ممثلًا في الأحمرين والزنداني، عسكري قبلي سلفي، يدعو إلى إسقاط الرئيس، لكنه في الوقت ذاته لا يدعو بالضرورة إلى تغيير النظام نفسه، بما يعني ذلك استمرار هيمنة شرائح قبلية عسكرية دينية على الدولة وغياب دور المؤسسات فيها. أما التيار الثاني ممثلًا في الشباب أنفسهم، الذين أطلقوا شرارة التغيير، والكتلة المدنية التي انضمت إليهم، تدعو كما أشارت في مؤتمرها الصحفي الذي انعقد يوم ٢٤ مارس في صنعاء، إلى قيام "دولة مدنية حديثة ديمقراطية، قائمة على مبادئ العدالة والمواطنة المتساوية، تضمن التمثيل الوطني لكافة اليمنيين واليمنيات، مع احترام تعدديتهم الدينية والمذهبية والثقافية والاجتماعية والسياسية، والتأكيد على مبدا الفصل بين السلطات واستقلالية القضاء وسيادة القانون". وأما التيار الثالث، فيرتبط ببعض القوى المعارضة التي انضمت إلى الانتفاضة، بهدف إسقاط على عبدالله صالح، وإن كانت تعوّل في الواقع على شق طريقها المستقل بعد حدوث ذلك.

حاليًا يراقب الكثير من اليمنيين الوضع، متسائلين عمّا إذا كانت البلاد ستدخل في حرب أهلية جديدة. لكن الحرب التي يتحدّثون عنها الآن، ليست بين المحافظات الشمالية والجنوبية أو مع الحركة الحوثية. الخوف من حرب تندلع بين أركان السلطة، يسعى من خلالها الأخ غير الشقيق للرئيس متحالفًا مع التيار السلفي، إلى حسم المعركة لصالحه.

المملكة العربية السعودية في المقابل، تسعى إلى "تسوية" تُحافظ على طبيعة النظام القائم في اليمن، وبالتأكيد لن تشجع تغييرًا ديمقراطيًا مدنيًا فِعليًا يوقظ مواطنيها من سُباتهم. أما الولايات المتحدة، فإن هاجسها هو "تأمين الانتقال السلمي للسلطة"، خوفًا من دخول البلاد إلى حالة عدم استقرار تحوِّلها إلى بؤرة جديدة لتنظيم القاعدة، وهو ما يعني أنها ستقبل بئية "تسوية" تضمَن "استقرار" الأوضاع في اليمن.

أما شبان وشابات اليمن ومن يدعمهم من الكتلة المدنية، فيُصرّون على إمكانية إحداث تغيير سِلمي في اليمن. يحلمون بوطن ديمقراطي مدني، وطن يمنحهم مستقبلًا.



يُعلمنا التاريخ أن الشورات عادة ما تأكل أبناءها. وسيكون من السّداجة أن يتوقع المرء مسارًا مختلفًا في اليمن، بخاصة مع طبيعة تكوينها القبلي المناطقي المذهبي المتنافر. بيد أن التاريخ نفسه يقول لنا إن المعجزات ممكنة، لكنها لا تتحقق بالتمني، بل بالتخطيط المنسّق لها. وطريق اليمن إلى دولة مدنية ذات مؤسسات، سيكون شاقًا وطويلًا، لكنه يبدو اليوم ممكنا بهذا الحيل الشاب.

لذلك، فإن السؤال المطروح اليوم: هل ستُتاح لهم فرصة التجربة والاختبار في ظل الصراع الشّرس بين أركان السلطة العسكرية، القبلية والدّينية؟

● «النداء»، العدد ۲۷۱، الاثنين ٤ أبريل ۲۰۱۱

إلهام مانع من أجل هوية الإساكي؟





# لا صوت يعلو فوق صوت الثورة!

إلهام مانسع

أكره أن أكون الصوت الناعق ضمن سرب يغنى. ورغم جمال صوت أغنية السرب، وإيماني بهدفها، لابد من الإصرار على التوقف. نتمهل. لحظة. نتأمل. ندقق. نتفكر، ثم نخطط، كي يكون المستقبل لكُ ولك، ولنا جميعًا.

تقول لي، وهي الناشطة المعروفة: "كلما حاولت أن أنبه إلى تجاوزات سافرة في العمل

إلهام مانع من أجل هوية إلى أجل هوية الميداني، ترتفع الأصوات: لا تشقي الصف. كل هذا سنجد له حلًا بعد أن يرحل".

ويقول لي، وهو القائد الشاب في الميدان: "كلما حاولت أن ألفت الانتباه إلى أن إلباس الأطفال قمصانًا عليها عبارة "مشروع شهيد" لا يعبر عن مشروع الحياة الذي نسعى إليه، ترتفع الأصوات مؤنبة، ثم يتهمني البعض بأني "علماني، ليبرالي، متغرب"...".

وأنا عزيزي وعزيزتي، كما تعرفان، علمانية حتى النخاع وأفتخر، لكن لأن ثقافة التطرف ظلت تضرب على نفس الوتيرة لأكثر من نصف قرن، تحول مصطلح هو في الواقع النقيض لحكم الكهنوت الديني، إلى شتيمة.

الملفت في حديثهما اتفاقهما على أنهما يقفان وحدهما رغم أن الكثيرين والكثيرات ممن حولهما يؤيدون مواقفهما. لكن هؤلاء الكثيرين صامتون! هؤلاء الكثيرات صامتات!

الصمتُ يمتعضُ... همسًا... في الأنفس!

والصمت، خاصة عندما يكون هامسًا، يُغري الجبروت. فيبدأ في بسط جناحيه، حتى يستفرد بالساحة، فإذا بالثورة تتحول عن مساراها، وتعود بنا إلى مربع الصفر من جديد. فهل هذا ما نريده؟

لأصوت يعلو فوق صوت النوارة حقاي

الناشطة المعروفة والقائد الشاب لم ينسيا للحظة الهدف الذي خرجت من أجله هذه الجموع إلى الشوارع. يطرحان السؤال دائمًا: "لماذا خرج شباننا وشاباتنا إلى الشوارع؟".

خرج الشبان والشابات بحثًا عن مشروع حياة، عن مشروع مستقبلٍ يُعيدُ هذه الأوطان إلى أصحابها، لهم، لهن، وللجيل القادم من بعد.

وهما كما هو واضح مدركان أن مشروع الحياة هذا يجب أن يختلف عن ثورات الخمسينيات

إلهام مانع من أجل هوية المساهيج والستينيات من القرن الماضي، وأن يتعلم من أخطاء الماضي.

قديمًا قِيل لجيلِ أبي: "لا شيء يعلو فوق صوت الثورة".

والثورة كانت تُعدُ أبناءَها (لا بناتها) بالتنمية، بالتقدم، بالعدالة، والاشتراكية في صورها المتعددة.

قِيل لجيل أبي: "لا شيء يعلو فوق صوت المعركة".

والمعركة حينها كانت ضد دولة إسرائيل.

وقيل لجيل أبي: "الوقت ليس مناسبًا لترف الديمقراطية، وخلافات الأحزاب. الوقت وقت تنمية، الوقت وقت معركة".

وجيلُ أبى كان حالمًا محبًا للوطن هو الآخر. فصدق، وليته لم يصدق.

أبي مات قبل شهر وهو في انتظار أن تأتي تلك التنمية. في انتظار أن تُحسم تلك المعركة، وفي انتظار أن يرى تلك العدالة والتقدم. وكان من زمان بعيد قد فقد إيمانه بالاشتراكية العلمية بعد أن رآها مطبقة في ألمانيا الشرقية.

مات الرجل محسورًا، لأنه أمن بالوطن، ثم رآه منحورًا أمامه. فانسحب من الحياة، لكنه غرس بذرتها في نفسي وأخي، ولم ييأس. بقي الحلمُ نابضًا في قلبينا من بعده.

اليوم نقف من جديد أمام مفترق طريق. علينا أيضًا أن نختار.

هذه المرة لم تكن الثورات نتيجة انقلاب عسكري.

هذه المرة خرجت الشعوب إلى الشوارع تُطالب بالتغيير.

تبحث عن أوطانها. تحلم بالحياة، وتغنى للمستقبل.

بيد أن الحلم يبقى في السحاب غائمًا إذا لم نُعد ونخطط لترجمته على أرض الواقع.

ولذا علينا أن نتوقف، لحظة. نتمهل. لحظة. ثم نتأمل. ندقق ونتفكر ثم نخطط.

تسألانني كيف؟

حسنًا

سيكون علينا أولًا أن ندرك أن هناك الكثير من القوى الساعية إلى إجهاض حركة التغيير

إلهام مانع من أجل هوية الإساكية الشابة قبل أن تخرج إلى الحياة. وهذه القوى كثير منها داخل الوطن، تلك التي كانت جزءا من النظام سابقًا، ثم تحولت بقدرة قادر إلى "قوى ثورية"، أو تلك الأصولية المتطرفة، التي وفرت دومًا غطاء شرعيًا للحكم القائم، وقبضت الثمن، ثم اكتشفت فجأة" أنها "تكره الفساد".

كلاهما لا يؤمنان بمفاهيم الديمقراطية أو الشفافية، كلاهما على استعداد لركوب الموجة إلى حين، وكلاهما ينتظران الفرصة كي يُعيدا عقارب الساعة إلى الوراء.

وبعض هذه القوى إقليمي، وتحديدًا إيران والسعودية. لأنهما يمثلان مشروعَ دولة دينية لا تؤمن بالمواطنة المتساوية، أو بمفاهيم الديمقراطية المدنية. ولأن حركة التغيير القائمة تهز أركان نظامهما، فإنه من البديهي أن يقفا في خندق واحد يريدان طمر نداء الحياة، كي لا يصل إلى شعبيهما العريقين.

هذه إذن أولًا.

هناك من يتربص بهذه القوة الخلاقة الدافعة للتغيير. وعلينا ألا نستهن بهذا التربص.

الثانية تدعونا إلى أن نتعلم من أخطاء الماضي. في الماضي استسبهلنا الأمور، وتسرعنا، فخرج مشروع الوطن مشوهًا.

وكي نستعيد أوطاننا، علينا ألا نكرر أخطاء الماضي، بل نبنيها على أسس صحيحة: مدنية، ديمقراطية، وتوفر مبدأ المساواة في المواطنة.

الأسساس المدني لا يعني أكثر من أن نفصل الدين عن الدولة. والفصل بين الاثنين لا يعني الدعوة إلى تدمير الدين. بل يعني فقط إعادة الدين إلى حيزه الطبيعي، الشخصي. تؤمن أو لا تؤمنين شأنكما الخاص.

وأهمية هذا المبدأ أنه يجعل كل المواطنين والمواطنات في الدولة يقفون على قدم المساواة أمام القانون.

الهوية في الوطن هي المواطنة.

مصري، مصرية.

يمني، يمنية.

تونسى، تونسية.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية



ليبي، ليبية.

أما القناعات الدينية فهي لله عز وجل.

والدولة يفترض فيها أن تكون وطنًا لجميع مواطنيها ومواطناتها، بغض النظر عن الدين، الجنس، اللغة، اللون، أو العرق.

ولكى تكون قادرة على فعل ذلك عليها أن تكون مدنية.

دولة مدنية.

الأساس الديمقراطي في المقابل يعني بناء دولة يتم فيها تداول السلطة بشكل سلمي، تشارك فيها كل القوى السياسية، وتحترم مبدأ حرية الرأي والمشاركة السياسية لمواطنيها، وتُوفر مبدأ المحاسبة لمسؤوليها. ولكي يحدث هذا من الضروري التأكيد على حرية العمل الحزبي، لا أن نبدأ كما نرى اليوم في اليمن في تعليق شعارات "لا حزبية ولا أحزاب". كيف نطالب بالديمقراطية وندعو في الوقت نفسه إلى القضاء على الحزبية؟

لكى يحدث هذا علينا بناء دولة مؤسسات تقوم على مبدأ الفصل بين السلطات.

ولكي يحدث هذا علينا أن نغير دساتيرنا بصورة تضمن توفير الأساس المدني الديمقراطي للدولة، وتحمي هذا الأساس من خلال مواد دستورية لا يمكن تغييرها بأية أغلبية.

ألمانيا لديها مواد دستورية "دائمة" لا يمكن تغييرها، تتعلق بالأساس المدني الديمقراطي للدولة وبحقوق المواطنة والإنسان. أُدخلت هذه المواد على قانونها الأساسي بعد الحرب العالمية الثانية، كي لا تتكرر فظائع المحرقة النازية.

مثل هذه المواد من الضروري إدخالها في دساتيرنا. لأننا ببساطة في حاجة إليها مع وجود أحزاب دينية لا تؤمن بالمواطنة المتساوية أو بحقوق الإنسان كما تُعرفها المواثيق الدولية. دولة مدنية ديمقراطية.

الأساس الثالث هو المواطنة المتساوية. كل من يولد على أرض الوطن ويحمل جنسيته هـو مواطن، له نفس الحقوق والواجبات كغيره من المواطنين والمواطنات. نفس الحقوق والواجبات. بدون تمييز.

الهام مانع من أجل هوية الساهية



لا يمكننا أن نطالب بدولة مدنية ديمقراطية عادلة ثم نقول المسيحيون أهل ذمة. أو نقول اليهودي لا حقوق له. أو نقول إن البهائية ليست دينًا. أو نقول إن الكردي أو الأمازيغي ليسا عربًا ولذا مواطنتهما منقوصة.

كلهم، كلهن مواطنون ومواطنات. يقفون وتقفن، رجالا ونساء، متساوين ومتساويات أمام القانون.

وهي ليست منّة. انتبها أيها الأعزاء. ليست منّة منا أن نقول "سنعامل المسيحيين واليهود كمواطنين". هذا حق. حق كل إنسان يحمل جنسية الوطن. أن يكون مواطنا، أن تكون مواطنة.

متساوون ومتساويات أمام القانون.

كما لا يمكن أن نتحدث عن تغيير مدني ديمقراطي عادل فعلًا دون أن نتحدث عن المساواة بين الجنسين في الحقوق والواجبات.

إذا لم تكن موجات التغيير القائمة في المنطقة معنية بحقوق المرأة واحترامها، فإنها ببساطة لن تكون إلا تكرارًا لثورات الماضي الحزينة، وسنعود من جديد إلى مربع الصفر.

ورجوتكما ألا ترفعا أعينكما إلى السماء، تتأففان، وتقولان "ها هي تتحدث من جديد عن حقوق المرأة. كأن هذا وقت هذا الكلام".

في الواقع، الآن تحديدًا هو وقت هذا الحديث. ليس غدًا. ولا في ما بعد، ولا بعد أن يرحل. الآن. كي لا تتمادى الأحزاب الدينية في التكشير عن أنيابها، وكي تكون الثورة ثورتها هي الأخرى، ثورة المرأة وحقها. لأنها كما كانت وتظل شريكة في المظاهرات، فإنها شريكة في المواطنة. وكما وقفت مع الرجل يواجهان معًا الرصاص والقنابل المسيلة للدموع، تقف معه أيضًا متساوية في الحقوق والواجبات. ليس هبة. ليس تصدقًا. بل حقها. لأن حقها كحقه.

إنسان.

كلاهما إنسان.

كل هذا يجب أن نطرحه اليوم. اليوم قبل غد.

لا أن نصمت، ونبتلع أحلامنا، كي يأتي من يتربص بها، ينهشها فتصبح هباء.

إلهام مانع من أجل هوية المساهية



لا تدعا الصمت يمتعض في نفسيكما همسًا.

بل ارفعا صوتيكما. عاليًا. يصدح. تواقًا إلى الحياة.

ودافعا عن حلم الإنسان في وطنه: وطن آمن عادل لكل مواطنيه ومواطناته. وعندما يأتي من يقول لكما بأنه لا صوت يعلو فوق صوت الثورة، ردا عليه ببساطة، "بلي: صوت الإنسان».

لأنه لو كان الإنسان غائبًا عن روح هذه الثورة، فلا داعى لها.

• «النداء»، العدد ۲۷۲، الاثنين ۱۱ أبريل ۲۰۱۱

الهام مانع من أجل هوية الساهية

## وای المحتــودی

| ٣         | مقاومة النسيان ونُشدان الإنسان                           |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| ٩         | إلهام مانع: فوزبن شملان كان سينتج نسخة                   |
|           | من "الحالة الجزائرية"                                    |
|           | إلهام مانع لـ«النداء»: (١-٢)                             |
| 11        | مستقبل الديمقراطية في اليمن يفترض القطيعة                |
|           | مع نهج الإسلام السياسي                                   |
|           | الهام مانع لدالنداء»: (٢-٢)                              |
| <b>YV</b> | الرئيس والأحمر يسعيان إلى توريث الحكم لأبنائهما، وانتظار |
|           | اليمن على باب مجلس التعاون الخليجي سيطول                 |
| ٤٣        | امرأة ذبابة!                                             |
| ٤٦        | مصيرها بيده!                                             |
| 01        | صورالرئيس                                                |
| ٥٧        | "لا تنسينا۱"                                             |
| 77        | هكذا تحدث!                                               |
| ٦٩        | امرأتنا القوية!                                          |
| ٧٦        | طريق التنويرا                                            |
| ۸۲        | يا عار اليمن!                                            |
| ۸٧        | ي من الله المن الله الله الله الله الله الله الله الل    |
| 9 &       | مصرية؟                                                   |
| ٩٨        |                                                          |

| جف القلم                        | 1 • £ |
|---------------------------------|-------|
| جثة طافية! (١)                  | 11.   |
| جثة طافية! (٢)                  | 118   |
| <b>ج</b> ثة طافية! (٣)          | ۱۱۸   |
| <b>ج</b> ثة طافية! (٤)          | 177   |
| <b>ج</b> ثة طافية! (ه)          | 77    |
| <b>ج</b> ثة طافية! (٦)          | ۱۳۰   |
| السياسة الخارجية السعودية:      |       |
| "لا تنسوا، نحن في خندق واحدا"   | ١٣٦   |
| فتاة القطيف: سأكتب وأنا هادئة!  | ۱۳۸   |
| انتبهوا أيها السادة!            | 120   |
| ما الذي يحدث في اليمن؟          | 129   |
| سأكسر جدار الصمت!               | 104   |
| نعم يُغتصبُن!                   | 107   |
| سهلٌ أن تكوني مثليّة!           | 171   |
| أية فضيلة؟١                     | 170   |
| لحظةا                           | 177   |
| سأسافر إلى سوريا وأكلم "ملكها"! | ١٧٨   |
| أن تُدفن حيًا {                 | ۱۸۰   |
| جسُدها حقُها!                   | ۱۸۳   |
| "سلطان" ليبيا وحلواه!           | 19.   |

# المحتيوى

| 198 | أوباما!                         |
|-----|---------------------------------|
| 191 | وُلِد الإنسانُ حرًا             |
| ۲.۳ | علام الصمت؟                     |
| 7.7 | أنا "نجود"!                     |
| 711 | حذار من التفكيرا                |
| 717 | تراثُ التعددية ا                |
| 771 | یا عیبتاه!                      |
| 777 | دفاعًا عن الإنسان!              |
| 745 | انزعجتا                         |
| 749 | وجه الله وجه غاضب؟              |
| 722 | ولي أمري أدرى؟                  |
| 729 | حملة الأربطة السوداء            |
| 704 | ماذا حدث في سويسرا؟             |
| 409 | من يخشى نصر أبو زيد؟            |
| 475 | علينا أن نختارا                 |
| ۸۶۲ | أمة؟                            |
| 777 | لأن الأمة لم توجد قط!           |
| *** | أمةٌ تكره؟                      |
| 440 | الوطن الإنسان! (٥)              |
| 44. | "معًا مع حسن البنا ضد الحداثة"! |
| 444 | الشريعة ليست عادلة (٧)          |

إلهام مانع من أجل هوية الإسالية

| قانون مدني علماني عادل              | ٣٠٢         |
|-------------------------------------|-------------|
| الشريعة تنتهك حقوق المرأة (٩)       | ٣١١         |
| مواطنون لا ذميون (١٠)               | <b>~~.</b>  |
| بأي كلمات أنعاك؟                    | <b>***</b>  |
| كيف أؤمن بالله؟                     | <b>**</b>   |
| اڻهوية إنسان (١٢)(أ)                | <b>**</b>   |
| اڻهوية إنسان (١٢)(ب)                | <b>7</b> 88 |
| من يُحب اليمن؟                      | <b>*</b>    |
| لا تدعوهم يسرقوا ثورتكم!            | <b>70</b> £ |
| مصر على مفترق الطريق!               | r09         |
| صباح الخيريا يمن، صباح الخيريا وطن! | <b>*7*</b>  |
| اليمن أمام مُفترق الطريق من جديد!   | <b>*1</b>   |
| لا صوت يعلو فوق صوت الثورة! حقًا؟   | ٣٧٣         |